

# প্রবন্ধ গবিমা

প্রবন্ধ সংকলন

প্রফুল্ল শর্মা ভাগৰতী

**PRABANDHA GARIMA:** A collection of article written by Mr. Prafulla Sarmah Bhagawati,  
published by District Sahitya Sabha, Lakhimpur.

প্রথম প্রকাশ : চেন্টেম্বৰ, ২০২৫

অক্ষৰ বিন্যাস : ঘনকান্ত বৰা, প্ৰেৰণা প্ৰিন্টার্চ, বিহুৰীয়া

মূল্য : ২০০ টকা মাত্ৰ

শ্ৰী প্ৰফুল্ল শৰ্মা ভাগৰতীৰ দ্বাৰা সৰ্বস্বত্ত্ব সংৰক্ষিত।

ড° বসন্ত কুমাৰ গোস্বামী  
সভাপতি

## অসম সাহিত্য সভা

কেন্দ্ৰীয় কাৰ্যালয় : চন্দ্ৰকান্ত সন্দৈকে ভৱন, যোৰহাট-৭৮৫০০১  
গুৱাহাটী কাৰ্যালয় : ভগৱতীপ্ৰসাদ বৰুৱা ভৱন, গুৱাহাটী-৭৮১০০১



আপোলিক কাৰ্যালয়

বাংলিনা ভৱন, ডিক্ষু-৭৮২৪৬০

ধূৰ্বৰী আপোলিক কাৰ্যালয়, ধূৰ্বৰী-৭৮৩৩০১

বায়বাহাদুৰ বামেশ্বৰলাল চৰ্দিয়া সংহেতি ভৱন, ডিগড়-৭৮৬০০১

শিলচৰ আপোলিক কাৰ্যালয়, শিলচৰ-৭৮৮০০১

উত্তৰ লক্ষ্মীমপুৰ আপোলিক কাৰ্যালয়, উত্তৰ লক্ষ্মীমপুৰ-৭৮৭০০১

কমলানন্দী তোদী স্মৃতিভৱন, মহীচন্দ্ৰ বৰা পথ, নগাৰ-৭৮২০০১

অচ্ছাত নিবেদিতা মেধি সাহিত্য ভৱন, জালাহ-৭৮১৩২৭

সাহিত্য সভা প্ৰকল্প, মঙ্গলদৈ, দৰং-৭৮৪১২৫

১/১৪ বি-সংসদ বিহার মাৰ্গ, প্ৰক. এ, কুটুম্ব ইন্সটিউচেনেল এৰিয়া, নতুন দিল্লী, ১১০০৬৭

প্ৰসংগ নং : .....

তাৰিখ : ১৯-০৮-২০২৫ .....

### শুভেচ্ছা বাৰ্তা

অসম সাহিত্য সভাৰ এগৰাকী নিষ্ঠাবান সেৱক বিহুৰীয়াৰ প্ৰফুল্ল ভাগৱতীয়ে অসমীয়া সাহিত্যৰ অমৃতভাণ্ডাৰ মহন্ত কৰি বচনা কৰা লেখাসমূহ ইতিমধ্যে বিভিন্ন কাকত-আলোচনী, স্মাৰকগুৰুত্বাদিত প্ৰকাশ পোৱাটো আনন্দৰ বিষয়। এই লেখাসমূহে লেখকগৰাকীৰ প্ৰজ্ঞা আৰু মনীষাক নিশ্চয় প্ৰতিফলিত কৰাৰ লৈ সক্ষম হৈছে।

ইতিমধ্যে প্ৰকাশিত এই প্ৰবন্ধৰাশি লেখকে পুনঃ নিৰীক্ষণ আৰু বিধিৰ সম্পাদনাৰে একত্ৰ সংকলনৰাপে আগবঢ়ালে নিশ্চয়কৈ পাঠকসমাজ উপকৃত হ'ব। লেখক ভাগৱতীলৈ শুভেচ্ছা জনালোঁ।

(ড° বসন্তকুমাৰ গোস্বামী)

সভাপতি, অসম সাহিত্য সভা

## লেখকৰ একায়াৰ.....

সাহিত্য-সংস্কৃতিৰ প্রতি বাপ থকাৰ বাবে এই বাটেৰে ভাষা জননীৰ সেৱা কৰাৰ মনোবৃত্তি পুহি ৰাখিছিলো। শিক্ষকতা কৰি থকা কালছোৱাত চেগা-চোৰোকাকৈ এনে কৰ্মত হাত দিছিলো যদিও অৱসৰৰ পৰৱৰ্তী সময়ছোৱাতহে সণ্গালনিকৈ এই সেৱা কৰ্মত অগ্রসৰ হৈছিলো। নিজাকৈ কিছু লিখাৰ উপৰিও বিভিন্ন সামাজিক অনুষ্ঠানৰ স্মৃতিগ্রন্থ, স্মাৰক গ্রন্থ, মুখ্যপত্ৰ আদিত অনুষ্ঠানসমূহে জনোৱা আহুনৰ প্রতি সঁহাবি জনাই পাঠকৰ সন্তুষ্টিৰ প্রতি লক্ষ্য ৰাখি বিভিন্ন দিশৰ প্ৰবন্ধ লিখি উলিয়াইছিলো। ইয়াৰ মাজৰ পৰা ৩০ টা প্ৰবন্ধ গ্রন্থ আকাৰে প্ৰকাশ কৰিবলৈ শুভাকাঙ্ক্ষী সকলে দিয়া তাগিদাত প্ৰকাশৰ দিহা কৰিলো। লক্ষ্মীমপুৰ জিলা সাহিত্য সভাৰ সম্পাদক তথা আমাৰ বৌদ্ধিক কৰ্মসমূহৰ সহযোগী ভাতৃপ্রতিম প্ৰবীণ হাজৰিকাই গ্ৰন্থখনি জিলা সাহিত্য সভাত প্ৰকাশৰ মধ্যে দিয়াৰ বাবে হাজৰিকাদেৱলৈ ধন্যবাদ যাচিলো। অসম সাহিত্য সভাৰ সন্মানীয় সভাপতি ড° বসন্ত গোস্বামীদেৱে এটি শুভেচ্ছাবাণী পঠাই গ্ৰন্থভাগৰ সৌষ্ঠৱ বৃদ্ধি কৰাত সহায়ক হোৱাৰ বাবে শ্ৰদ্ধাৰ্ঘ গোস্বামীছাৰলৈ কৃতজ্ঞতা জনালো। বিহুৰূপীয়াৰ প্ৰেৰণা প্ৰিন্টাৰৰ ঘনকান্ত বৰাই ডিটিপিসমূহ কৰি দিয়াৰ বাবে তেওঁলৈকো শুভাশীয় জনালো।

শেষত ভুল-ক্রটীৰ বাবে মাৰ্জনা বিচাৰিলো।

## সূচীপত্র

- ১। ভাগৰতৰ ভক্তিৰস
- ২। ভক্তি ভগৰত, আত্মা পৰমাত্মাৰ মহামিলন
- ৩। শ্রীমন্ত শঙ্কৰদেৱ অধ্যয়ন আমাৰ চিন্তন
- ৪। শ্রীশ্রী অনিবৰ্দ্ধদেৱৰ নাহৰআটী থানৰ ইতিহাস
- ৫। ধৰ্ম, বিজ্ঞান আৰু সমাজ ব্যৱস্থা
- ৬। নৱ বৈষ্ণৱ ধৰ্মত সংহতি বিভাজন
- ৭। নাট-ভাওনাত ৰস বিচাৰ
- ৮। শ্রীমন্ত শঙ্কৰদেৱৰ সৃষ্টিবাজিৰ মূল্যয়ন
- ৯। শ্রীশ্রী কমলাবাৰী সত্ৰৰ ইতিবৃত্ত
- ১০। বিনে গুৰু চৰণ
- ১১। সত্ৰীয়া নৃত্য-গীতৰ সম্পর্কে যৎকিঞ্চিত
- ১২। অংকীয়া ভাওনা ভক্তি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ এক অনবদ্য অৱদান
- ১৩। মায়ামৰা সমাজৰ ইতিবৃত্ত
- ১৪। মাধৱ বৈকুঞ্ছে গ'ল গোপাল উদয় ভৈল
- ১৫। শংকৰদেৱৰ ধৰ্মীয় দৰ্শন
- ১৬। ৰাজদ্রোহী, দেশদ্রোহী
- ১৭। ছাত্র-ছাত্ৰীৰ নৈতিক, আধ্যাত্মিক উৎকৰ্ষ সাধনত অভিভাৱক আৰু শিক্ষাগুৰুৰ ভূমিকা
- ১৮। বদলা পদ্ম আতাৰ গুৰু প্ৰাপ্তি
- ১৯। শ্রীশ্রী অনিবৰ্দ্ধদেৱৰ সাহিত্য-সংস্কৃতিৰ অৱদান
- ২০। বিধৰা বনাম কল্যাণী

# ভাগরতৰ ভক্তিৰস

নাৰদৰ উপদেশ সৰোগত কৰি ব্যাসদেৱে একমাত্ৰ কৃষ্ণ নাম গুণ শ্ৰবণ কীৰ্তনৰ ব্যৱস্থা থকা এভাগ শাস্ত্ৰ প্ৰণয়ন কৰিবলৈ সংকল্প লৈ তাৰ বাবে ভগৱন্ত পুৰুষৰ পৰা পথ নিৰ্দেশনা পোৱাৰ মানসেৱে ধ্যানস্থ হ'ল। ধ্যানত দৰ্শন পালে হৃদয়ৰ মধ্যত ভগৱান বিবাজমান। তেওঁৰ বাঞ্ছকাষত মায়া মাত্ৰ আৰু সৌঁকাষত ভক্তি মাত্ৰ। বিষ্ণুযায়া এই দুই মাত্ৰ সংসাৰ চক্ৰত প্ৰয়োজন। মায়াৰ অবিহনে সৃষ্টি বৃদ্ধি নহয়। সমস্ত জগতেই মায়াৰ অধীন। আনকি সৃষ্টিকৰ্তা ব্ৰহ্মাদেৱো মায়াৰ কৰলৰ পৰা মুক্ত নহয়। ধন, জন, ঐশ্বৰ্য্য, বিভূতি দি মায়া মাত্ৰয়ে সংসাৰখনকেই মায়াময় কৰি তোলে। আনহাতে ভক্তি মাত্ৰয়ে ঈশ্বৰৰ প্ৰেম ভক্তি জন্মায় জীৱক মুক্তিৰ পথ দিয়ে। ভক্তি অবিহনে জীৱই মুক্তি লাভ কৰিব নোৱাৰে। ব্যাসদেৱে দেখিলে-

“মায়াৰে বান্ধন ভক্তি মাত্ৰ মেলাৰন্ত।  
দুইহানো মধ্য ভাগে আছে ভগৱন্ত।।  
বন্ধৰ মোক্ষৰ হেতু দেখি ব্যাস ঋষি।  
ভাগৱত শাস্ত্ৰ পাছে কৰিলা হৰিষি ।।”

ব্যাসদেৱে পথ নিৰ্দেশনা পাই গ'ল। একমাত্ৰ ভক্তিয়েহে মায়াক মৰ্দন কৰি জীৱক মুক্তিৰ পথ দিব পাৰে। সেয়েহে কৃষ্ণ ভক্তিকে মূল আধাৰ বাপে লৈ ভাগৱত শাস্ত্ৰ বচনা কৰিলে, যি শাস্ত্ৰৰ ক্ষম্বে ক্ষম্বে ভক্তিৰ নিজৰা প্ৰাহিত হৈছে।

বেদান্তৰ নিৰ্ণৱ নিৰাকাৰ পৰম ব্ৰহ্মক ব্যাসদেৱে ভাগৱত শাস্ত্ৰত সাকাৰ কৃষ্ণৰূপে প্ৰক্ষেপ কৰিছে। বাৰ স্কন্ধ ভাগৱতৰ প্ৰতিটো স্কন্ধতে বিভিন্ন বসাল কাহিনী উপস্থাপন কৰি তাৰ মাধ্যমেৰে কৃষ্ণ ভক্তিৰ নৈ বোৱাইছে যাতে এই ভক্তি নদীত সাঁতুৰি পাৰ হৈ জীৱই মোক্ষ লাভ কৰিব পাৰে। কৰ্মতকৈ জ্ঞান শ্ৰেষ্ঠ, জ্ঞানতকৈ ভক্তি শ্ৰেষ্ঠ। কোনো লোকে যদি পৰম জ্ঞানীও হয় কিন্তু ভক্তিৰ অভাৱ তেন্তে তেওঁ নিজেই আত্মশেঘাৰ দাবানলত দঞ্চ হৈ নিৰ্বাপিত হ'ব। ব্যাস ঋষিৰ ওঠৰ পুৰুণৰ মধ্যে এই ভাগৱত পুৰুণেহে নিৰ্ণৱ ভক্তিৰ সন্ধান দিছে। সেইবাবেই ভাগৱত পুৰুণ সূৰ্যৰূপে জন মানসত বিদ্যমান।

আউনীআটী সত্ৰৰ বৰ্তমানৰ অধিকাৰ শ্রীশ্রী পীতাম্বৰদেৱ গোস্বামী প্ৰভুৰে তেৰাৰ ভাগৱত দৰ্শনত ভা-গ-ৱ-ত শব্দৰ গৱেষণামূলক এক অধ্যাত্মিক অৰ্থ প্ৰকাশ কৰিছে।

ভা- পোহৰ বিলোৱা। যি শাস্ত্ৰই সকলো লোককে জ্ঞানৰ পোহৰ বিলায়।

গ- গান গোৱা। সনক, সনদ, সনতকুমাৰ আৰু নাৰদ আদি ঋষিয়ে যি শাস্ত্ৰ কীৰ্তন কৰিছিল।

ৱ- বৃন্তি থকা অৰ্থাৎ যি শাস্ত্ৰত ঋক, যজুৰ, সাম এই তিনি বেদৰ তত্ত্ব নিহিত হৈ আছে।

ত- ত্রাণকৰ্তা। যি শাস্ত্ৰই সকলোকে ব্ৰহ্ম কৰে।

তাহানি দেৱাসুৰে সাগৰ মন্ত্ৰ কৰি অমৃত উলিয়াইছিল। আমিও ভক্তিৰ সাগৰৰূপী ভাগৱত মন্ত্ৰ কৰি অমৃত উলিয়াব পাৰো। সেই অমৃত হ'ল বসামৃত।

নিগম কল্পতৰু গলিতৎ ফলং শুকমুখাদমৃত দ্রৰ সংযুতম্।

পিৰত ভাগৱতৎ ৰসমালায়ম্ মুৰৰহো বসিকাঃ ভূৰি ভাবু কাঃ ।।

নামঘোষাত মাধৰপুৰুষে ভাঙিছে এইদৰে-

সকল নিগম কল্পতৰু

তাৰ ফল মহাভাগৱত

শুক মুখে আসি ভূমিত ভৈলা বিদিত।

বসত চতুৰ যিটোজন

কৃষ্ণৰ চৰণে দিয়া মন

পৰম সন্তোষে পিয়োক ফল অমৃত।।

এতিয়া প্ৰশং হ'ল বসামৃত আমি কেনেকৈ পান কৰিম। শক্তৰ গুৰুৱে ইয়াৰ সুগম পথ নিৰ্দেশনা দেখুৱাই হৈ গৈছে। শ্ৰবণ, কীৰ্তন, অৰ্চন, বন্দন, স্মৰণ, পদসেৱন, দাস্য, সখীত্ব আৰু আত্ম নিবেদন এই ন-বিধি ভক্তিৰ আমি বস আস্বাদন কৰিব পাৰো। অৱশ্যে গুৰজনে শ্ৰবণ কীৰ্তনকেই শ্ৰেষ্ঠ পন্থা বুলি মতামত দি গৈছে। যিজনে নাম কীৰ্তনেই

কৰক কিম্বা ভাগৰত পঠনেই হওক তেওঁৰ কষ্টাদেশৰ মাজেদি পৰম ব্ৰহ্মৰ নাম গুণ বাবে বাবে উচ্চাৰিত হৈছে। যদি শুন্দভাৱে আৰু একান্তভাৱে এই কাৰ্য সমাপন কৰিছে নিশ্চয় তেওঁ ভগৱৎ প্ৰীতি লাভ কৰিছে। আৰু যিজনে একান্ত ভাৱে সেইয়া শ্ৰবণ কৰি হাদয়ঙ্গম কৰিছে তেৱে সমানেই ভগৱৎ অনুগ্ৰহ লাভ কৰিছে। অৱশ্যে কলিত অল্পমতি আৰু ধৈৰ্য শক্তিহীন মনুষ্যই মায়াক নিগ্ৰহ কৰি একাগ্ৰচিতে কৃষণত মন প্ৰাণ অৰ্পণ কৰিব পৰা কাৰ্যও ইমান সহজ নহয়। তথাপি সংসৰ্গৰ পাশত থাকি সংসাৰ চক্ৰৰ সকলোৰোৱা সমস্যা একায়ৰীয়াকৈ হৈ পৰম নিৰ্মল ভাগৰত শাস্ত্ৰ পঠন শ্ৰবণ মনন কৰিলে সংসাৰ চক্ৰৰ ত্ৰি তাপ আধিদৈৱিক, আধিভৌতিক আৰু আধ্যাত্মিক তাপ মুক্ত হৈ ভগৱৎ ভক্তি লাভ কৰিব পাৰে। ভাগৰতৰ তৃতীয় স্ফন্দত গুৰুজনে লিখিছে-

সাধু সঙ্গ লৈয়া কৰা শ্ৰবণ কীৰ্তন।

এহিসে কেৱল ভক্তি কৰিবে তাৰণ।।

শ্ৰীকৃষ্ণই উদ্বৰক কৈছিল-

“ন সাধ্যয়তি মাং যোগেন সাংখ্যং ধৰ্ম উদ্বৰ।

ন স্বাধ্যায় স্ম্পম্ ত্যাগো যথা ভক্তি মাৰ্গে জিতা।। (ভাগৰত)

অৰ্থাৎ হে উদ্বৰ ভক্তিৰে যিমান সহজে মোক জয় কৰিব পাৰে যোগ, সাংখ্য, বেদ অধ্যয়ন আনকি তপ জপ আদিৰেও সিমান সহজে জয় কৰিব নোৱাৰে।

ভক্তিয়ে যে সহজে ভগৱৎ প্ৰাপ্ত কৰাৰ পাৰে তাৰ উদাহৰণ গোপীসকল। মহা মহা যোগীগণেও যোগ তপস্যাৰ যোগেদি পাবলৈ সক্ষম নোহোৱা ভগৱন্তৰ প্ৰসাদ ব্ৰজৰ গোপীসকলে প্ৰেম ভক্তিৰ যোগেদিয়েই সহজে লাভ কৈছিল।

সেয়েহে ভাগৰত, ভক্তি বত্তারলী, ভক্তি বত্তাকৰ, ভক্তি প্ৰদীপ আটাইকেইখন শাস্ত্ৰই ভগৱৎ তুষ্টিৰ বাবে ভক্তিকেই সৰ্বেন্তম পস্থা বুলি এক মুখে প্ৰকাশ কৰিছে।

তাহানি মহা মহা যোগীগণেও ধ্যানত লগ নোপোৱা ভগৱান কৃষ্ণক ব্ৰজৰ গোপীসকলে প্ৰেম ভক্তিৰ ডোলেৰে বাঞ্ছি বশ কৰিছিল-

কৃষ্ণ নিমিত্তে কৰ্ম ভক্তে কৰন্তে।

যদি ছিদ্ৰ পত্তে মনে কৃষকে স্মৰন্তে।।

তথাপি সাফল কিঞ্চিতকো নাই বৃথা।

সেহি মতে ভৈল সব গোপীকাৰ কথা।। (দশম)

এতিয়া ঘোৰ কলি কালত ভগৱানক ভক্তি কৰিবলৈ ক'ত লগ পাম। ভাগৰতে ইয়াৰো বিধান দিছে।

ভক্তেসে মোৰ হাদি জানিবা নিশ্চয়।

ভক্তজনৰ জানা আমিসে হাদয়।। (কীৰ্তন)

অৰ্থাৎ শুন্দ ভক্তক সেৱা শুন্দ্যাৰ যোগেদিয়েই আমি ভগৱৎ ভক্তি কৰিব পাৰো। ভক্ত সন্তুষ্টি হ'লে ভগৱন্তও সন্তুষ্ট।

কুকুৰ শৃগাল গৰ্দভৰো আত্মাবাম।

জানিয়া সবাকো পৰি কৰিবা প্ৰণাম।। (বৈকুণ্ঠ প্ৰয়াণ)

আমাৰ হাদয়ত ঈশ্বৰ স্থিতি থকাৰ দৰেই কুকুৰ, শিয়াল আদি ইতৰ প্ৰাণীৰ হাদয়তো ভগৱানৰ স্থিতি আছে। সেয়েহে এই প্ৰাণীসকলৰ প্ৰতি হিংসুক হোৱাৰ পৰিবৰ্তে সহানুভূতি প্ৰদৰ্শন কৰিলৈও ঈশ্বৰ সন্তুষ্টি হ'ব।

তপ জপ যজ্ঞদান সবে বিড়ৰ্বন।

কেৱলে ভক্তিত তুষ্ট হোন্ত নাৰায়ণ।।

## ভক্তি-ভগবন্ত, আত্মা-পরমাত্মার মহামিলন

ভাবতীয় দর্শনে আত্মা-পরমাত্মার মিলনের পথের সঙ্কান দিছে। সেই অনুক্রমে জীরই নিজের সৎ কর্মফল অনুযায়ী দেহান্তরের অন্তত পরমাত্মার সৈতে মিলিত হোরার সুযোগ পায়। এয়াই বহু আকাংক্ষিত মোক্ষ বা বিদেহ মুক্তি। কিন্তু সাংখ্য আরু বৌদ্ধ দর্শনে আরু এক মুক্তির সঙ্কান দিছে। সেইয়া হ'ল জীরমুক্তি, যিটো অত্যন্ত দুর্লভ। আমাৰ আলোচ্য বিষয়টি ভক্তই জীৱ মুক্তিৰ মাজেৰে পৰমাত্মার সৈতে মিলিত হোরার অনুপম দৃষ্টান্ত।

দ্বাপৰ যুগত পূৰ্ণবৰ্ন ভগৱান শ্রীকৃষ্ণই মানৱ কৃপ ধাৰণ কৰি ভক্তৰূপী ব্ৰজে গোপীসকলৰ সৈতে শৰতৰ পূৰ্ণ চন্দ্ৰমাৰে পুলকিত যমুনাৰ বাপোৱালী বালিত পৰম আনন্দময় কাম কেলিবে কৰা নৃত্যানুষ্ঠানেই হ'ল বাসলীলা। তাহানিৰ কৃষ্ণ-গোপীৰ এই নৃত্যানুষ্ঠান আজিও মানৱ হৃদয়ত আনন্দৰ লহৰি তুলিব পৰা অমৃতময় অনুষ্ঠান ৰূপে পৰিচয় বহন কৰি আহিছে।

তাৰিক বিশ্লেষণমতে এই বাসলীলা হৈছে সপ্তেম ভক্তিৰ এক অপূৰ্ব নিৰ্দশন। যি ক্রীড়াৰ মাধ্যমেৰে ভক্তই সাংসাৰিক কামনা, বাসনা, মায়া মোহ পৰিহাৰ কৰি শুদ্ধভাৱাপন্না হৈ ব্ৰহ্মাৰ লগত একীভূত হ'বলৈ প্ৰয়াস কৰে। অৰ্থাৎ জীৱই বিশুদ্ধ হৈ আনন্দময় পৰম ব্ৰহ্মাৰ আলিঙ্গন লাভ কৰিব পৰাটোৱেই বাসলীলাৰ তাৎপৰ্য। এইয়া ভক্ত-ভগবন্তৰ, আত্মা-পৰমাত্মার মিলনৰ এক সুগভীৰ পথ।

ৰাসৰ উৎপত্তি সম্পর্কত ঋগ্বেদেত কিছু ব্যাখ্যা পোৱা যায়। ইন্দ্ৰানী নামৰ এগৰাকী দেৱীয়ে “বসন” নামৰ এটি সামাজিক তথা আধ্যাত্মিক অনুষ্ঠান অনুষ্ঠিত কৰি ইয়াৰ যোগেদি পতি প্ৰেমৰ এক নিৰ্মল আদৰ্শ দাঙি ধৰিছিল। কালক্রমত এই পতি প্ৰেমৰ উৎসৱেই ভিন্ন কৃপ প্ৰহণ কৰি ভাগৱত, হৰিবংশ, পুৰোগ আদিত ৰাস নামৰ আধ্যাত্মিক অনুষ্ঠানৰ কৃপ প্ৰহণ কৰি সমাজত আদৰণীয় হৈ পৰিল। ভাগৱত পুৰোগকে ধৰি আটাইবোৰ ধৰ্মশাস্ত্ৰৰ ঘাই শিপা যিহেতু ঋগ্বেদেই গতিকে এই ব্যাখ্যাটোৰ তাৎপৰ্য নথকা নহয়।

ভক্তৰ ইন্দ্ৰিয় বৃত্তিবোৰে যেতিয়া মায়া ছেদ কৰি পার্থিৰ কামনা ৰাসনাৰ পৰা মুক্ত হৈ ভগৱতমুখী হয় তেতিয়াই ভক্তিয়ে পূৰ্ণতা পায়। গোপীসকলৰ জাগতিক কাম ভাৱ কৃষ্ণ প্ৰেমলৈ ৰূপান্তৰিত হ'ল আৰু তেওঁলোকৰ শৃংগাৰ ৰস পৰিশোধিত হৈ ভক্তি ৰসত নিমজ্জিত হৈ দেহ, মন, প্ৰাণ, কৃষ্ণময় হৈ পৰিল। মায়া সৃষ্টিকাৰী ভগৱন্ত নিজেই মায়াপাশত বন্দী হৈ গোপীনীৰ বশ হ'ল।

এতিয়া এটা প্ৰশ্নৰ অৱতাৰণা কৰিব পাৰি। মহা মহা যোগীগণেও কঠোৰ তপস্যা বা ধ্যানৰ যোগেদিও দৰ্শন পাবলৈ সক্ষম নোহোৱা কৃষ্ণস্তু ভগৱান স্বয়মক গোপীসকলে কি শক্তিৰ বলত নিবিড়ভাৱে লগ পাবলৈ সক্ষম হ'ল।

ব্যভিচাৰী দৃষ্টা ব্ৰজ যুৱতী।

তথাপি কৃষ্ণত ভৈলা ভক্তি।। (কীৰ্তন)

ত্ৰেতা যুগত বনবাসৰ কালছোৱাত বামচন্দ্ৰই মায়া মৃগ নিধন কৰি সীতাহীন শূণ্য পৰ্ণকুটীৰ দেখি বিচলিত হৈ হা সীতা, হা সীতা বুলি আকুলভাৱে সীতাক বিচাৰি চলাথ কৰিছিল। তৃণ-তৰু, পশু-পক্ষী সকলোকে সীতাৰ সন্তোষ বিচাৰিছিল। দণ্ডকাৰণ্যৰ ঋষিগণে বামচন্দ্ৰৰ স্বৰ শুনি আচৰিত হ'ল। এইয়া দেখোন জীৱাত্মাই পৰমাত্মাক বিচৰাৰ পৰিবৰ্তে পৰমাত্মাই জীৱাত্মাক বিগলিত কঠোৰে বিচাৰি ফুৰিছে। পৰমাত্মাকূপী বামচন্দ্ৰ এই আকুলতাত মন্ত্ৰমুঞ্ছ হৈ মহাভক্ত ঋষিগণে তেওঁক আলিঙ্গি ত্ৰিপু হ'বলৈ প্ৰার্থনা জনালে। তুষ্ট হৈ বামচন্দ্ৰয়ো দ্বাপৰত তেওঁলোকৰ বাঞ্ছা পূৰণ হ'ব বুলি আশিস প্ৰদান কৰিলে।

গোকুলত কৃষ্ণ অৱতাৰ ছইবো মণ্ডি।

গোপীৰপে আলিঙ্গিবা তোৰা গোপীচয় ॥

পূৰ্ব চুক্তিমতে খ্যিসকল আহি গোকুলত গোপীৰপে জন্ম ল'গেছি আৰু ৰামচন্দ্ৰই পূৰ্ণ কৃষ্ণ অৱতাৰ লৈ মানৱী লীলা প্ৰদৰ্শন কৰিলেছি। পূৰ্ব জন্মৰ কৰ্মফল অনুযায়ী যোগীৰো অসাধ্য সাধন কৰি সৌঁ-শৰীৰে স-প্ৰেম ভক্তিৰ যোগেদি গোপীসকলে কৃষ্ণৰ সৈতে দেহ মন একীভূত কৰি জীৱমুক্তি লাভ কৰিবলৈ সক্ষম হ'ল।

বস্ত্ৰহৰণ পৰ্ব ৰাসলীলাৰ পাতনি। গোপীসকলে কৃষ্ণক পতিৰপে পাবৰ বাবে আঘোন মাহত কাত্যায়নী ব্ৰত পালন কৰিছিল।

মহামায়া কাত্যায়নী দিয়ো ইষ্টবৰ।

আমাৰ হোন্তোক স্বামী নন্দৰ কুমাৰ ॥ (দশম স্কন্ধ)

এমাহযোৰা ব্ৰতৰ অন্তত তেওঁলোকে বিবন্ধে যমুনাত স্নান কৰাৰ সময়ত অন্তর্যামী শ্রীকৃষ্ণই তেওঁলোকৰ ব্ৰতৰ উদ্দেশ্য বুজিব পাৰি গোপীসকলক বাঞ্ছিত ফল দিবৰ বাবে সাজু হ'ল-

“গোপী সমস্তৰ দিবে লাগি কৰ্মফল।

চিন্তিলা উপায় পাছে ভক্তবৎসল ।” (দশম স্কন্ধ)

যোগেশ্বৰ কৃষ্ণই গোপীসকলৰ মায়া ছেদ কৰাৰ উদ্দেশ্যে মায়াৰূপী বস্ত্ৰসমূহ আনি জ্ঞানৰূপী কদম্ব গছৰ ডালত আঁৰিলেছি। কাৰণ যেতিয়ালৈকে জীৱই মায়া মোহ, লাজ, ভয় আদি সাংসাৰিক মায়াৰ আৱৰণৰ পৰা মুক্ত হ'ব নোৱাৰিব তেতিয়ালৈকে তেওঁলোকৰ মনোৰাঙ্গা পূৰ্ণ নহ'ব অৰ্থাৎ ভগবৎ প্ৰাপ্তি নহ'ব।

শ্বেতাস্ত্বেতৰ উপনিষদত কৈছে- “পতি পতিনাং পৰমং পৰস্তাং।” অৰ্থাৎ তেওঁৰেই পতিৰো পতি পৰাংপৰ পৰম পুৰুষ। ব্ৰজনাৰীসকলে এইজন পৰম পুৰুষকে পতিৰপে পাবলৈ বাঙ্গা কৰিছিল।

বেদত কৈছে- “ব্ৰহ্মাৰ বাহিৰে দ্বিতীয় বস্তুত মন সমৰ্পিত হ'লে জীৱৰ সংসাৰ বন্ধন হয়। গতিকে এক কৃষণত তেওঁলোকৰ মন-প্ৰাণ সমৰ্পিত হৈছে নে নাই তাক পৰীক্ষা কৰাৰ বাবেই এই বস্ত্ৰহৰণ কাণ্ড। গোপীসকলে প্ৰথমে মায়া ছেদ কৰিব নোৱাৰিছিল যদিও অন্তর্যামী কৃষ্ণৰ প্ৰচেষ্টাত সফল হ'ল। তেওঁলোকে লাজ, শক্ষা পৰিহাৰ কৰি বিবন্ধে দুই হাতেৰে কৃষ্ণক প্ৰণাম জনালে। কৃপালু কৃষ্ণই তেওঁলোকক তত্ত্বোপদেশ প্ৰদান কৰি শৰতৰ পূৰ্ণিমাত তেওঁলোকক বাঁহীৰ সুৰেৰে আমন্ত্ৰণ জনাব বুলি প্ৰতিশ্ৰুতি দি বস্ত্ৰসমূহ ওভোতাই দিলে। ফলত কৃষ্ণ পৰশত তেওঁলোকে বুজি পালে পৰমাত্মাৰ সামৰ্থ্য লাভ কৰিবলৈ হ'লে মায়াৰ বন্ধনৰ পৰা সম্পূৰ্ণ মুক্ত হৈ পৰমাত্মাৰ চৰণত দেহ মন একাগ্ৰচিত্তে সমৰ্পণ কৰিব লাগিব। এইয়াই বস্ত্ৰ হৰণৰ তাৎপৰ্য।

কিন্তু ভক্তবৎসল কৃষ্ণই তেওঁলোকৰ ব্ৰতৰ অভিলাষ সফল হ'ব বুলি কোৱাৰ লগতে এই সফলতা যে দীৰ্ঘস্থায়ী নহ'ব সেইয়াও সৌৰৰাই দিলে।

মোতেসে একান্ত

চিত্ৰ যাৰ তাক

নকৰে কাম অপৰ্য।

নিশ্চয় জানিবা

যেন ভজা ধান

গজিব নুহি সমৰ্থ ।। (১১৬ দশম স্কন্ধ)

অৰ্থাৎ কৃষ্ণক চিত্ৰ অৰ্পণ কৰাৰ পিছত তেওঁলোকৰ কাম ভাৱ কৃষণতেই লয় পাব।

ইতিমধ্যে ব্ৰজৰ যুৱতী নাৰীসকলৰ বহু আকাংক্ষিত শৰতৰ পূৰ্ণিমাৰ লগণ সমাগত হ'ল। ভক্তৰ মনোৰাঙ্গা পূৰণৰ এইয়াই উপযুক্ত সময় বুলি বংশীধৰ শ্রীকৃষ্ণই তেওঁৰ মোহন বাংশীত ফুঁ দিলে। যাৰ কাণৰ মলিনতা দূৰ হৈছে, যাৰ অন্তৰ কৃষ্ণভক্তি ৰসত বিধোত হৈছে সেই বাংশীৰ আহান শুনিবলৈ পায়। গতিকে

ব্রজৰ অন্যলোকৰ কাণত স্পৰ্শ নোহোৱা বংশীধৰনি ভক্তি গোপীসকলে ঠিকেই শুনিবলৈ পালে আৰু সেই ধৰনিৰ আহুনত গৃহকাৰ্য, পতি-পুত্ৰাদি সকলো এৰি প্ৰাণবল্লভ কৃষ্ণৰ পাশলৈ উধাতু খাই ঢপলিয়াই আহিল। গুৰুজনে কীৰ্তনত লিখিছেঁঃ

শুনি কামে উত্তোল হয়া গোপীগণে ।

দিলেক লৱৰ গীত ধৰনী নিৰক্ষণে ॥

পথত হ'ব লগা বাধা-বিঘনি, ভয়-শক্তা, একোকে নগনি অহা কাৰ্যক শ্ৰীশক্রদেৱে পটন্তৰ দিছে এনেদৰে-  
বিমোহিত হয়া সৱে লৱৰে গোপনী ।

হৰি ভক্তৰ যেন নলংঘে বিঘনি ॥

আপদকো নগনি হৰিত কৱে ৰতি ।

সেই মত তৈল গোপী সমস্তৰ গতি ॥ (দশম- ১২২৬)

ভগৱন্তৰ চৰণ প্ৰার্থীয়ে পদে পদে পৰীক্ষা দিব লাগে। পৰীক্ষাত উন্নীৰ্গ হ'ব পাৰিলৈহে তেৰাৰ পদতলত  
স্থান পায়। গোপীসকলে সপ্তেম ভক্তিৰ যোগেদি কৃষ্ণক দৈহিক প্ৰেমৰ মাজেদি পাৰলৈ বাঞ্ছা কৰিছিল। মহা মহা  
ঝৰ্ণিগণেও যাৰ চৰণ স্পৰ্শ কৰিবলৈও সক্ষম নহয় তেনে পৰম পুৰুষৰ চৰণ স্পৰ্শ নহয় বৰঞ্চ দেহ, প্ৰাণ সকলো  
আকাঙ্ক্ষা কৰা গোপীসবৰো যে কঠিন পৰীক্ষা হ'ব সেয়া সহজে অনুমেয়। ইতিমধ্যে বন্ধু হৰণৰ যোগে প্ৰথম  
পৰীক্ষা হৈ গৈছেই।

### দ্বিতীয় পৰীক্ষা : প্ৰাণৰ ভয়

দুৰ্ঘোৰ ৰজনী প্ৰেত পিশাচৰ গতি ।

ঐত নাথাকিবা তোৰাসৰ স্তৰী মতি ॥

চৰে বাঘ ঘোঙ বৰাহৰ হুক হুকি ।

পুৰুষৰ ভয় ভালুকৰ শুনি উকি ॥ (দশম)

উত্তৰত গোপীসকলে তেওঁক পাৰলৈ যে নিজৰ প্ৰাণৰ ভয়ো তুচ্ছ বুলি অটল হৈ দেখুৱাই দিলে।

### তৃতীয় পৰীক্ষা : লৌকিক ভয়

“তোমাসাক নেদেখিয়া পিতৃ মাত্ৰ চয় ।

তাসম্বাৰ মনে মহা মিলিব সংশয় ॥

পতি, পুত্ৰ, পিতৃ-মাতৃৰ প্রতি থাকিব লগা দায়িত্ব আৰু কৰ্তব্যৰ সকীয়নি দি গৃহলৈ ঘূৰি যাবলৈ দিয়া  
পৰমশ্রতো গোপীসকল অধোমুখ হৈ ব'ল। ইয়াৰ পিছৰ পৰীক্ষা-ধৰ্ম ভয় :

স্বামীৰেসে সেৱা কুলস্ত্ৰীৰ মহাধৰ্ম ।

পুৰুষক পুৰিবা কৰিয়া গৃহকৰ্ম ॥

উপপতি সমে গ্ৰীড়া কৰ্ম গৰিহিত ।

পৰ্বত সমান পাপ সৌকাৰ্য কিঞ্চিত । (দশম)

ধৰ্মনাশ আৰু সদাচাৰ নাশ। এইয়া হিন্দু ব্ৰহ্মনীৰ বাবে এৰাব নোৱাৰা কাৰ্য। এই ভয়েও গোপীসকলক  
টলাব নোৱাৰিলে। তাহানি হিৰণ্যকশিপুৰে প্ৰহ্লাদক বিভিন্ন প্ৰকাৰে প্ৰাণৰ ভয় দেখুৱাইয়ো বিচলিত কৰিব নোৱাৰাৰ  
দৰেই ব্ৰজবধূসকলকো এনেৰোৰ যুক্তি দেখুৱাই টলাব নোৱাৰিলে।

তেওঁলোকে লৌকিক-অলৌকিক সৰ্বভয়ৰ পৰা মুক্ত হৈ পৰমপুৰুষ কৃষ্ণৰ সামৰ্থ্য লাভ কৰাটোহে

একমাত্র কাম্য সেইয়া প্রতিপন্ন করিলে ।

গোপীসকল সর্ব পৰীক্ষাত উত্তীর্ণ হোৱাৰ পিছত মূৰৰ্খীধৰ কৃষ্ণৰ সৈতে লীলা কৰা পথ মুকলি হ'ল । আৰম্ভ হ'ল ভক্ত ভগৱন্তৰ কাম কেলিবে পূৰ্ণ বা আস্বাদনৰ নৃত্যানুষ্ঠান আৰু সঙ্গীতানুষ্ঠান । কৃষ্ণ পৰশনত ব্ৰজ যুৱতীসকল পৰম আহ্লাদিত হ'ল, পূৰ্ণ হোৱাৰ পথত আগবাঢ়িল তেওঁলোকৰ মনোকামনা । কিন্তু ইয়াতো লাগিল কেনা । পৰমপূৰুষৰ সান্নিধ্য লাভ কৰিবলৈ মায়া মোহৰ লগতে গৰ্ব অভিমানো ত্যাগ কৰি শুন্দৰ ভাৱাপন্ন হ'বই লাগিব ।

স্বভাৱতে নাৰীজাতি উচ্চাকাঙ্ক্ষী আৰু আত্মাভিমানী আৰু চৰ্পঞ্চল প্ৰকৃতিৰ । মাধৱৰ অকৃত্ৰিম প্ৰীতি দেখি তেওঁলোকৰ অন্তৰ গৰ্বত ফুলি উঠিল । গোপজায়াসকলে নিজকে পৰম সৌভাগ্যৰতী বুলি ভাবিলে । ধাৰণা হ'ল কৃষ্ণকে তেওঁলোকৰ কুপ গুণে বশ্য কৰিলে । গোপীসকলৰ অহমৰ্ম ভাৰ গোবিন্দৰ সহ্য নহ'ল । নোহোৱাৰ কথাই । ব্ৰহ্মা, বৰ্ণ আনকি তেওঁৰ সুহৃদ জায়া লক্ষ্মীদেৱীৰো অহক্ষাৰ তেওঁ সহ্য কৰা নাই । বৃন্দাবনৰ পৰা গো-বৎস চুৰ কৰি আনি নিজৰ শ্ৰেষ্ঠত্ব দেখুৱাবলৈ প্ৰয়াস কৰা ব্ৰহ্মায়ো মাধৱৰ কাষত ক্ষমা প্ৰাৰ্থী হৈছিল । “দহি আছো মদনক আউৰ শক্ষা নাই” বুলি গৰ্ব কৰা মহাযোগী শিৰয়ো মোহিনীৰূপী বিষ্ণুৰে মায়াত লটি-ঘটি হৈ দৰ্প-চূৰ্ণ হৈছিল । লক্ষ্মীমাত্ৰয়েও বিষ্ণুজায়া হোৱাৰ সুবাদতে নিজকে জগতৰ সৰ্বশ্ৰেষ্ঠ নাৰী বুলি অভিমানী ভাৰ দেখুৱাইছিল আনকি শিৰজায়া পাৰ্বতীকো তেওঁতকৈ তল খাপৰ দেৱী বুলি গণ্য কৰিছিল । নিজ পত্নীৰ এনে ভাৱত বিষ্ণু দ্ৰেণধান্বিত হৈছিল । জগতৰ মাৰ হৈ যদি তেনে অহক্ষাৰ ভাৰ থাকে তেন্তে জগতবাসীক তেওঁ কি আদৰ্শ দেখুৱাব । কৃষ্ণৰ হাতৰ পৰশত অজেয় হোৱা সুদৰ্শন চক্ৰই নিজকেই অজেয় বুলি গৰ্ব কৰিলে । দুয়োৰে একেলগে দৰ্প-চূৰ কৰাৰ বাবে ভক্ত হনুমন্তক বাছি লোৱা হ'ল । প্ৰভু ৰামচন্দ্ৰই মাতিছে বুলি খবৰ দিয়াত হনুমান যথাস্থানত উপস্থিত হ'ল । সুদৰ্শন চক্ৰক দায়িত্ব দিয়া হ'ল যাতে অন্দৰ মহলত কোনো সোমাৰ নোৱাৰে । মাধৱে নিজে ৰামৰূপ ধাৰণ কৰিলে, লক্ষ্মীদেৱীকো সীতাকূপ ধাৰণ কৰি কাষত বহিবলৈ কোৱা হ'ল । সুদৰ্শন চক্ৰই হনুমন্তক বাধা দিয়াতো বাদেই হনুমানৰ নেজতে লাগি গ'ল । লক্ষ্মী আইয়েও ততাতৈয়াকৈ ৰামৰ সোঁহাতে আসন ল'লে । হনুমন্ত আচৰিত হ'ল । কাৰণ সীতা মাতৃ প্ৰভু ৰামচন্দ্ৰৰ সোঁফালে কেতিয়াও নবহে । বিনয়োৰে কথায়াৰ বুজাই দিয়াত লক্ষ্মী আই লজ্জিত হ'ল । আনহাতে সুদৰ্শন চক্ৰ বিলৈ দেখি সকলোৱে হাঁহিলে । গতিকে এনে এজন দৰ্পহাৰীয়ে গোপীসকলৰ দৰ্প কেনেকৈ সহ্য কৰিব ।

আগতে নেদেখে মোক অন্ধ বৈল মতি ।

দৰ্প-চূড় কৰো মোত বাঢ়োক ভকতি ॥ (দশম)

ভক্ত বিপথগামী হ'লৈ শুন্দৰ পথলৈ ঘূৰাই আনোতা ভগৱন্তৰ দায়িত্ব । সেয়েহে কৃষ্ণ হঠাৎ অদৃশ্য হ'ল । কৃষ্ণবিহীন গোপীসকলে অন্ধকাৰ দেখিলে । তেওঁলোকে কৃষ্ণক সাধাৰণ প্ৰেমিকৰণে আচৰণ কৰি যি মহা ভুল কৰিলে সেইয়া বুজি কৃষ্ণক বিচাৰি ব্যাকুল হৈ অনেক তুতি-নতি কৰাৰ অন্তত তেওঁলোকৰ অন্তৰ শুন্দৰ হৈছে বুলি জানি গোবিন্দই পুনৰ দেখা দিলে । আকৌ মহাৰঙ্গে শৰতৰ শুভ জোনাকত যমুনাৰ কৃপোৱালী বালিত কাম কেলিবে ভকতৰ মনোবাঞ্ছা পূৰ্ণ কৰিলে । যমুনাৰ বালি ভক্ত ভগৱন্তৰ মহা মিলনৰ থলীলৈ কৃপান্তৰিত হ'ল ।

পূৰ্ণকাম হৰি যদি জগত দৈশ্বৰ ।

তথাপি সাধন্ত অতি প্ৰীতি ভকতৰ ॥ (দশম)

গীতাত ভগৱান শ্ৰীকৃষ্ণই অৰ্জুনক কৈছিলঃ

“যে যথানাং প্ৰপদান্তে তাং স্তুথৈৰ ভজাম্যহম্”- অৰ্থাৎ যি যেনেকৈ মোক ভজনা কৰে তেনেকৈয়ে পায় ।

কংসবজাই খাওঁতে, শোওঁতে, উঠোতে, বহোতে সকলো সময়তে ভয়তে কৃষ্ণক্রপ দেখা পাইছিল। সেয়েহে তেওঁ কৃষ্ণক্রপ লৈ বিদেহ মুক্তি লাভ করিছিল। উদ্বৰ, বিদূৰ আদি ভক্তসকলে দাস্য ভক্তিৰ যোগেন্দি ভগৱন্তৰ শ্রীচৰণ লাভ কৰি জীৱমুক্তি পাবলৈ সক্ষম হৈছিল।

যশোদাই নিভাঁজ বাংসল্য প্ৰেমৰ মাজেন্দি আৰু অৰ্জুনে সখিত্বৰ মাজেৰে কৃষ্ণপদ লাভ কৰিছিল। ব্ৰজৰ গোপীসকলে শৃংগাৰ বসৰ মাজেন্দি গোবিন্দক পতিৰূপে পাবলৈ ব্যাকুল হৈছিল। তেওঁলোকে সেই উদ্দেশ্যৰে লোকিক, বৈদিক আনকি তিৰোতাৰ ভূষণ লজ্জা পৰ্যন্ত ত্যাগ কৰি পতিৰো পতি পৰমপতিৰ ওচৰত আত্মানিবেদন কৰি আশ্রয় বিচাৰিলে। ভগৱন্ত ভক্তৰ অধীন।

ভকতেসে মোৰ হানি জানিবা নিশ্চয়।

ভকতজনৰ জনা আমিসে হৃদয়।। (কীৰ্তন)

সেয়েহে ভক্তবাঙ্গা কল্পতৰু শ্ৰীমধুসুদনে তেওঁলোকক পতিভাৱেই প্ৰার্থিত বস্তু দান কৰিলে। ভক্তৰ মনোবাঙ্গা পূৰণ কৰিবলৈ ভগৱন্তই কৰা আদিবস যুক্ত লীলাই হ'ল ৰাসলীলা। ব্ৰজবধুসকলৰ হয়তো প্ৰথম আকৰ্ষণত কৃষ্ণৰ প্ৰতি পার্থিৰ কামনা আছিল কিন্তু সেই আকৰ্ষণেই তেওঁলোকক টানি টানি কৃষ্ণপ্ৰেমৰ সমুদ্রত নিমজ্জিত কৰিলে। কৃষ্ণৰ কৃপাত তেওঁলোকে কাম ৰোগৰ পৰা নিৰৃতি পালে।

এইখনিতে মধ্য ভাৰতৰ এগৰাকী কৃষ্ণ প্ৰেমত ব্যাকুল হোৱা মীৰাবাঈ নামৰ এগৰাকী ভক্তাৰ নাম উল্লেখ কৰিব পাৰি। মীৰাবাঈয়ে কৃষ্ণকে পতিৰূপে গণ্য কৰি কৃষ্ণ গুণানুকীৰ্তনেৰে ভজন গাই ফুৰিছিল। তেওঁৰ এই কাৰ্য দেখি স্থানীয় লোকসকলে তেওঁক পাগলী আখ্যা দিছিল। মীৰাবাঈয়ে তেওঁক ইতিকিং কৰা নাৰীসকলক কৈছিল-“আপ অপনী স্বামী কো ভগৱান মানতে হে, মে ভগৱান কো স্বামী মানতা হ। ইচমে মেৰা ক্যা কচুৰ হে।” (আপোনালোকে নিজৰ পতি দেৱতাক ভগৱান জ্ঞান কৰে আৰু মই ভগৱানক পতি জ্ঞান কৰো। ইয়াত মোৰ অপৰাধ ক'ত।)

দ্বাপৰত ব্ৰজবধুসকলে কৃষ্ণকে পতিৰূপে পাবলৈ বাঙ্গা কৰা কাৰ্য কলিযুগত মীৰাবাঈয়ে অনুকৰণ কৰিছিল। কিন্তু যিমান তুতি-নতি নকৰিলেও কলিত ভগৱান সৌঁ-শৰীৰে কোনো ভক্তক দেখা নিদিয়োহি। বৈকুণ্ঠ প্ৰয়াণৰ মুহূৰ্তত ভক্ত উদ্বৰে ইয়াৰ পিছত তেওঁক ক'ত কেনেকৈ লগ পাব জানিব বিচৰাত কৃষ্ণদেৱে জনাইছিল কলিত ভগৱন্তৰ বাংময় মূৰ্তি ভাগৱতত প্ৰকাশিত হ'ব। প্ৰথমে ব্ৰহ্ম শাপগ্ৰস্তা পৰীক্ষিত ৰজাই এই ভাগৱত শ্ৰৱণ কৰিয়োই মুক্তি লাভ কৰিছিল।

ৰাসলীলাৰ ওপৰত বিভিন্নজনৰ মন্তব্যঃ

তাহানিৰ পৰীক্ষিত ৰজাৰ পৰা ধৰি আধুনিক যুগৰ বৰেণ্য ব্যক্তিলৈকে ৰাসলীলাৰ ওপৰত কটু মন্তব্য দিয়া লোকো নোহোৱা নহয়। পৰীক্ষিত ৰজাই শুকক প্ৰশ্ন কৰিছিল- ধৰ্ম বৰ্কার্থে আৱতাৰ গ্ৰহণ কৰা দৈশ্বৰ কৃষ্ণই পৰ গোপনাৰীক ৰমন কৰি পাপ কৰা নাইনে? শুকদেৱৰ পোনপটীয়া উত্তৰ- পৰম দৈশ্বৰে কৰে অকৰ্ম।

তেজস্বীত কিছু নাহি অধৰ্ম।।

সৰ্বভক্ষ বহি সবাকো শোষে।

তথাপিতো কিছু নোচোৱে দোষে।

অৰ্থাৎ জগতৰ পতি দৈশ্বৰক ধৰ্ম-অধৰ্ম, পাপ- পুণ্য একোৱে স্পৰ্শ কৰিব নোৱাৰে। যিজনৰ নাম লৈ মহা পাতকীয়েও নিস্তাৰ পাই সেইজন পৰমপুৰুষক পাপে কেনেকৈ স্পৰ্শ কৰিব। তাৰ বিপৰীতে মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱে ইয়াৰ সমিধান দিছে-

ইটো ৰাসক্রীড়া কেলি নামে কামজয় ।  
 কৰিলা ভৃত্যৰ পদে কৃষ্ণ কৃপাময় ॥  
 আক শুনে ভনে যিটোজনে অবিশ্রাম  
 বাঢ়িবে ভকতি অতি জিনিবেক কাম ॥ (কীর্তন)

সমাজ সংস্কারক ৰাজা ৰামমোহন ৰায়ে ভাগৱতৰ দশম স্কন্ধৰ পাঁচটি অধ্যায়ত অশ্বীল কথা থকাৰ বাবে  
 পৰিত্যাজ্য হ'ব লাগে বুলি কোৱা উত্তৰত স্বামী বিবেকানন্দই কৈছিল- “ৰাজা ৰামমোহন ৰায়ে ৰাসলীলা সম্পর্কে  
 যি মন্তব্য দিলে সি তেওঁৰ জীৱনৰ মান হ্রাস কৰিলে। যেনেকৈ পিঞ্জৰাবদ্ব বিহঙ্গমে মুক্ত আকাশৰ পক্ষীগণৰ সুখ  
 অনুভৱ কৰিব নোৱাৰে ঠিক তেনেদেৰে বাসনাবদ্ব জীৱই বাসনামুক্ত গোপীসকলৰ কৃষ্ণ প্ৰেমৰ মাধুৰ্য বুজি  
 নোৱাৰে।”

ৰামকৃষ্ণ পৰমহংসদেৱক এজন ভক্তই এজন সাহিত্যিকৰ মনোবৃত্তি জনাইছিল যে তেওঁৰ শ্রীকৃষ্ণৰ  
 জীৱনলীলাৰ ওপৰত এখন বিখ্যাত পুঁথি ৰচনা কৰিছে, কিন্তু তেওঁ বৃন্দাবনলীলা নামানে। উত্তৰত পৰমহংসদেৱে  
 কৈছিল- “ৰাজ্য শাসন, সন্ধি-বিগ্রহ মানুহেও কৰিব পাৰে। শ্রীকৃষ্ণ ঈশ্বৰৰ বৃন্দাবনলীলাত বৃন্দাবনক বাদ দিলে  
 তেওঁৰ ঈশ্বৰত্ব থাকিব ক'ত।”

ৰসৰাজ লক্ষ্মীনাথ বেজবৰুৱাদেৱে ৰাসলীলাৰ ওপৰত মন্তব্য দি কৈছে- “ৰাসলীলাৰ ওপৰ ভাগত প্রাকৃত  
 শৃঙ্খলাৰ ৰসৰ ঢাকনি আছে। সেইদেখি ওপৰ চকুৱাসকলে তাত অশ্বীলতা দেখে। শ্রীমদ্বাগীতৰ তত্ত্বদৰ্শী মহাযোগী  
 শুকদেৱে কৈছে-

ৰিক্রীড়িতং ব্ৰজৰধুতি বিদং চ বিষ্ণুঃ

শ্ৰদ্ধাদ্বিতোঃ হনুশুন্মুয়াদথ রনবেৎ ষৎ ।

অৰ্থাৎ ব্ৰজবধূসকলৰ সৈতে বিষ্ণুৰে ক্রীড়া কৰা যি এই ৰাসলীলা শ্ৰদ্ধাৰে সৈতে শ্ৰণ বা বৰ্ণনা কৰে  
 তেওঁ অচিৰেই পৰা ভক্তি লাভ কৰিয়েই কামৰোগৰ নিবৃত্তি হয়।

মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱে ভাগৱতত বিস্তাৰিত ভাৱে থকা এই আখ্যানক ১৮ টা কীৰ্তনেৰে সামৰিছে। গুৰুজনে  
 ৰাসলীলাৰ শৃঙ্খলাৰ ৰস ভক্তি ৰসলৈ পৰিবৰ্তিত কৰি এই ৰাসতত্ত্বক অধিক মনোগ্রাহী কৰি তুলিছে। তাৰোপৰি  
 তেৰাৰ ৰচিত কেলি গোপাল নাটকেই ৰাসলীলাৰ আৱণ্ণণি বুলি পশ্চিমসকলে মত পোষণ কৰে।

গুৰুজনে ৰাসলীলাৰ ওপৰত এনে আধ্যাত্মিক আৰু পারমার্থিক তত্ত্ব তেৰাৰ ৰচিত কীৰ্তনত উল্লেখ  
 কৰিছে। যিথিনি পঢ়াৰ পিছত কোনেও ৰাসলীলাৰ ওপৰত লঘু মন্তব্য দিব নোৱাৰে, বৰঞ্চ স-ভক্তিৰে থহণ কৰে।  
 সেয়েহে মহাপুৰুষ জনাৰ আদৰ্শকেই ভিত্তি কৰি ১৭৬২ শ্রীষ্টাব্দত দক্ষিণপাট সত্ৰত শুভাৰন্ত হোৱা ৰাসোৎসৱ  
 বৰ্তমান মাজুলীকে মুখ্য কৰি সমগ্ৰ অসমত এক জনপ্ৰিয় অনুষ্ঠানলৈ উন্নীত হৈছে।

# শ্রীমন্ত শক্তবদের অধ্যয়ন- আমাৰ চিন্তন

শ্রীষ্টীয় যষ্ঠ শতিকাত তামিল দেশত আলোৱাৰসকলে পাতনি মেলা ভাগৱতকেন্দ্ৰীক ভক্তি আন্দোলন কণ্ঠটকলৈ প্ৰসাৰিত হৈ গুৰ্জৰ দেশত (গুজৰাট) জীৱিতা প্ৰাপ্ত হয়। নৰম শতিকাত আলোৱাৰ সকলৰ আন্দোলন স্থিমিত হয়। ইয়াৰ ঠাইত শ্রীবৈষণ্঵ৰ নামৰ এচাম আচায়ই ভক্তি মার্গৰ সৈতে জ্ঞান মার্গৰ সংযোগ ঘটাই বৈষণ্঵ৰ ধৰ্মটোক বেদান্তমুখী কৰি তোলাত ই সৰ্বজনগ্রাহ্য হৈ পৰিল। যিহেতু ইতিমধ্যে ভাৰতভূমিত চলি থকা হিন্দুধৰ্মত বহুদেৱতাবাদ আৰু ধৰ্মৰ নামত ব্যয়বহুলতাই সৰ্বসাধাৰণৰ মনত বিৰক্তি জন্মাইছিল। ইয়াৰ পৰিভ্ৰান্তৰ অৰ্থে বৌদ্ধ আৰু জৈন ধৰ্ম প্ৰৱৰ্তন হ'ল যদিও বৌদ্ধ ধৰ্মই বেদ আৰু ঈশ্বৰ বিমুখ হোৱাৰ বাবে ভাৰতৰ মাটিৰ পৰাই বাহিৰ হৈ গ'ল। জৈন ধৰ্মই ভাৰতীয় ধৰ্ম দৰ্শনক স্বীকৃতি দি জীয়াই থাকিল যদিও অতি কঠোৰ অনুশাসনৰ বাবে ভাৰতবাসীৰ সমৰ্থন লাভ কৰিব নোৱাৰিলে। সেয়ে ভক্তি ধৰ্ম বেদান্তমুখী হোৱাৰ বাবে এই ধৰ্মটোক বিৰোধ কৰিবলৈ থল নাথাকিল। তেৰ শ শতিকাত এই ভক্তিধৰ্ম বামানন্দৰ নেতৃত্বত উত্তৰ ভাৰতত প্ৰচাৰিত হয়।

পোন্ধৰ শ শতিকাৰ শৈৰান্বৰ্ত এই ভক্তি আন্দোলনৰ সোঁত অসমলৈ বোৱাই আনিলে অসমৰ জনমানসৰ সৰ্বকালৰ সৰ্বশ্ৰেষ্ঠ যুগান্বগামী মহাপুৰুষ শ্রীমন্ত শক্তবদেৱে। এই ভক্তি নদীত স্নান কৰি পৰিশোধিত হৈ অসমবাসীয়ে দিজত্ব লাভ কৰিলে। গুৰুজনে অসমবাসীৰ বহিঃজীৱন আৰু অন্তঃজীৱনৰ সৰ্বাত্মক পৰিৱৰ্তন সাধন কৰি অকলেই নৰজাগৰণৰ সৃষ্টি কৰি হৈ গ'ল। অৱসান ঘটিল অসম মূলুকত ধৰ্মৰ নামত চলি থকা বিজতৰীয়া সংস্কৃতিৰ।

## শক্তি প্ৰতিভা :

যুগদ্রষ্টা মনিষীসকল, মহান চিন্তাবিদ, দার্শনিকসকল, আধ্যাত্মিক সাধকসকল হ'ল জ্যোতিমণ্ডল য'ব পৰা বিচ্ছুব্ধিত হোৱা আলোকৰাশিয়ে জনজীৱন পোহৰাই তোলাৰ লগতে অনাগত দিনলৈও সম্প্রাপ্তিৰ হয়। যুগোন্তীণ মহাপুৰুষ শ্রীমন্ত শক্তবদেৱ তেনে এক উজ্জ্বল জ্যোতি যাৰ চিন্তাৰ আলোকমালাই উজ্জীৱিত হৈ পৰিছে অসমৰ জনজীৱন।

এইটো নিঃসন্দেহে সত্য যে প্ৰাক শক্তিৰী কালতেই হওক কিম্বা শক্তিৰোত্তৰ কালতেই হওক বিশ্বৰ ভিন্ন প্রাপ্তত অনেক ধৰ্ম প্ৰৱৰ্তক, প্ৰচাৰক, তত্ত্বজ্ঞ দার্শনিক, সমাজ সংস্কাৰক আধ্যাত্মিক গুৰুৱে জন্ম গ্ৰহণ কৰি মানৱ জাতিৰ কল্যাণৰ অৰ্থে আত্মনিয়োগ কৰি গৈছে। কিন্তু শক্তবদেৱ এইসকলৰ মাজত অনন্য। যিহেতু একেটি ব্যক্তিত্বৰ মাজত তত্ত্বজ্ঞ দার্শনিক, বিদ্বান, সাধু গৱেষক, কৰি, লিখক, নাট্যকাৰ, নাট্য আৰু সঙ্গীত কলাবিদ, অভিনেতা, সমাজ সংস্কাৰক, সৰ্বোপৰি দাস্য ভক্তিৰ মাধ্যমেৰে এক শক্তিশালী মাত্ৰাৰে নৰ বৈষণ্঵ৰ আন্দোলনক অসমৰ জনজীৱনৰ লগত ৰজিতা খুৱাই গতিশীল কৰি তোলা ধৰ্ম প্ৰচাৰকৰ প্ৰতিভা আৰু বৈশিষ্ট্যই সমন্বিত ৰূপ একমাত্ৰ শক্তবদেৱৰ ক্ষেত্ৰতহে দেখা গৈছে। বিশ্বৰ কোনো সন্তুৰ মাজত শক্তবদেৱৰ দৰে বহুমুখী প্ৰতিভাৰ একত্ৰ সমাৱেশ ঘটা নাই। সেয়েহে শক্তবদেৱক নিঃসন্দেহে বিশ্বশ্ৰেষ্ঠ আখ্যা দিব পাৰি। বৰ্তমান আধুনিক পণ্ডিতসকলে গুৰুজনৰ প্ৰতিভাক বহুমুখী বুলি নকৈ অন্তমুখী বুলি ক'ব বিচাৰে, কাৰণ যি দৃষ্টিৰেই তেওঁক প্ৰত্যক্ষ কৰা হয় সেই দৃষ্টিৰেই আৱিস্কাৰ কৰিব পাৰি।

গুৰুজনৰ বিশাল কৰ্মৰাজিৰ লগতে ধৰ্মাদৰ্শনৰ ওপৰতো অনেকজন স্বনামধন্য পণ্ডিতে মূল্যবান

লেখনীৰে গুৰু বন্দন কৰি আহিছে। সেয়েহে আমি মূল বিষয়বস্তুলৈ নঁগে আনুসঙ্গিক কেইটিমান দিশহে প্ৰকাশ কৰিছো।

শ্যেক্সপীয়েৰক বিশ্বৰ প্ৰথম মুকলি মঞ্চৰ উদ্বোক বুলি লগুনবাসীয়ে বিশ্বজুৰি জয়তোল কোৰালে। কিন্তু শক্ষৰদেৱে তেওঁতকৈ ডেৰশ বছৰৰ আগেয়ে মুকলি নাট মঞ্চৰ উদ্বোক কৰিলে। পাৰ্থক্য এটাই এজনে বিশ্বজুৰি প্ৰচাৰ লাভ কৰিলে। প্ৰকৃতজন প্ৰচাৰ বিমুখ হৈয়েই থাকিল।

সমাজবাদৰ নাম ওলাগেই আমাৰ এচামৰ মুখত মাৰ্ক্স, এঞ্জেলচ, লেনিন আদিৰ নাম আঁখে ফুটাদি ফুটে। কিন্তু তেওঁলোকতকৈ বহু বছৰৰ আগেয়ে জাতি বৰ্ণৰ পৰিধি নেওচি পৰ্বত, ভৈয়াম সম্বন্ধিতে সমাজবাদৰ বীজ সিঁচিল। ব্ৰাহ্মণ চণ্গাল নিবিচাবি কুল, দাতাত চোৰত যেন ধৰি একতুল (কীৰ্তন)। গুৰুজনে পাতনি মেলা এই সমাজবাদী আন্দোলন পৰৱৰ্তী ধৰ্মাধিকাৰসকলে যদি সঠিকভাৱে আগবঢ়াই নিলেহেঁতেন বৰ অসম কেতিয়াও এনেকৈয়ে খণ্ড বিখণ্ড নহ'লহেঁতেন, যিহেতু ধৰ্মৰ এনাজৰীডাল বৰ কটকটীয়া।

বৰ্তমান বিশ্বৰ গোলকীয় উষ্ণতা, সঘন প্ৰাকৃতিক দুর্যোগ আদিৰ পৰা পৰিব্ৰাগ পাবলৈ পৰিৱেশ বিজ্ঞানিসকলে বৃক্ষৰোপণ আৰু প্ৰাকৃতিক ভাৰসাম্য অটুত ৰাখিবৰ বাবে বন্যপ্ৰাণী সংৰক্ষণৰ হকে মাত মাতি সজাগতা সৃষ্টি কৰিছে। পঞ্চদশ শতিকাতেই শ্ৰীমন্ত শক্ষৰদেৱে এই বিষয়ে চিন্তা কৰি মানৱ সমাজলৈ দিয়া বাণী- “এক বৃক্ষ দশ পুত্ৰসম।” আকো বন্যপ্ৰাণী সংৰক্ষণৰ ক্ষেত্ৰতো গুৰুজনে লিখি হৈ গৈছে- “সমস্ত প্ৰাণীক দেখিবেক আত্মসম....., কুকুৰ শৃগাল গদৰ্ভৰো আত্মাৰাম.....।” শক্ষৰদেৱে নিজে বট্টদুৱা থানত ফল আৰু ফুলৰ বৃক্ষ বোপণ কৰিছিল। ভক্তমসকলকো এই পৰামৰ্শ দিছিল। তেৰাৰ বন্যপ্ৰাণীৰ প্ৰতি থকা দৰদ গুৰু চৰিতত উল্লেখ আছে। এদিন তেওঁ অৰণ্যৰ মাজৰ ঠেক পথেদি ভক্তমসকলৰ লগত কৰা যাব্বা পথত এটি হৰিণ ব্যাধৰ জালত লাগি থকা দেখি সেই ঠাইত আধলী এটা হৈ হৰিণটোক এৰি দিলে। কিছুদূৰ যোৱাৰ পিছত ডালত এটা মৈৰা লাগি থকা দেখি সিকি এটা সোধাই মৈৰাটোক এৰি দিলে। ব্যাধদুজনে নিজৰ ভুল বুজি পাই গুৰুজনৰ পাশত ক্ষমাভিক্ষা মাগোতে শক্ষৰদেৱে তেওঁলোকক এনে অমানৱীয় কৰ্ম নকৰিবলৈ পৰামৰ্শ দিলে।

আধ্যাত্মিক সাধনাও যে জাতীয় সংহতিৰ প্ৰতীক হ'ব পাৰে সেই যুক্তি জনমানসত সৃষ্টি কৰাৰ বাবেই গুৰুজনে নামঘৰ সৃষ্টি কৰিলে। তীৰ্থ ভ্ৰমণ কৰি আহি দেশৰ বিভিন্ন ঠাইত দেখি অহা সু-উচ্চ মন্দিৰসমূহে গুৰুজনৰ চিন্তা আকৰ্ষণ কৰিব নোৱাৰিলে। ইয়াৰ বিপৰীতে কোনো খনিকৰৰ সহায় নোলোৱাকৈয়ে স্থানীয় বাইজৰ সমূহীয়া শ্ৰমেৰে বাৰীত থকা কাঠ, বাঁহ, বেত আদিৰে নামঘৰ নিৰ্মাণ কৰা হ'ল। দুচলীয়াকৈ বনোৱা গৃহটিত কোনো আঁৰ বেৰ নথকা তত্ত্বৰ মাজেদি বুজোৱা হ'ল এই হৰিনাম ধৰ্মত কোনো গোপনীয়তা নাই। জাতি বৰ্ণ নিৰ্বিশেষে সকলোৱে শাৰী পাতি বহি নাম-কীৰ্তন কৰাৰ ব্যৱস্থা গুৰুজনে দিলে। এফালে অসমৰ থলুৱা লোকসকলৰ গৃহ নিৰ্মাণৰ লগত বজিতা খুৱাই নামঘৰ নিৰ্মাণৰ যোগেদি এটি জাতীয় ঐক্য সংহতি গঢ়ি তোলাৰ ব্যৱস্থা কৰা হ'ল আনফালে ধূপ ধূনা নৈবেদ্য আগবঢ়াই আধ্যাত্মিক ভাৱেৰে সমূহীয়াকৈ নাম কীৰ্তন, ভাগৱত পাঠ আদি ধৰ্মীয় পালনীয় কৰ্তব্যবোৰো সম্পাদন কৰা হ'ল। স্থানীয় ভাৱে সামাজিক, অৰ্থনৈতিক আনকি বিবাদ আদিৰো নিষ্পত্তিৰ স্থানকপে বাছি লোৱা হ'ল। নামঘৰ হৈ পৰিল জাতীয় সংহতিৰ যাদুঘৰ। নামঘৰৰ কৰ্মত অংশ গ্ৰহণৰ পথ সুচল কৰি তুলিবলৈ গুৰুজনে নামঘৰৰ ভেটিতে নিৰ্মাণ কৰিলে অক্ষীয়া নাট ভাওনাৰ আদৰ্শ। শিল্পকাৰজনৰ জীৱনৰ সৰ্বোত্তম

কীভিত্বা ভাওনাই এফালে অসমীয়া সমাজত অভিনয়ৰ পৰা আহাৰলৈ আনফালে সঙ্গীত নৃত্যৰ পৰা বাদ্য নিৰ্মাণলৈ চিত্ত বিনোদনৰ পৰা ভক্তি সঞ্চাবলৈ এক নতুন সাংস্কৃতিক কৰ্ম্যজ্ঞৰ সূচনা কৰিলে।

ধৰ্মীয় কৰ্ত্তব্যবোৰ সম্পাদন কৰিবলৈও এটা সুস্থ শৰীৰৰ প্ৰয়োজন। সেই কথা শক্ষৰদেৱে উপলব্ধি কৰিয়েই বিভিন্ন শাৰীৰিক অনুশীলনৰ সৃষ্টি কৰিছিল। ইয়াৰ বাবে ৬৪বিধ মাটি আখৰা প্ৰৱৰ্তন কৰিছিল। মাটি আখৰাক সত্ৰীয়া নৃত্যৰ ব্যাকৰণ বোলা হৈছিল। এইসমূহ ব্যায়ামৰ যোগেন্দি শৰীৰৰ জড়তা ভাঙি নাম গুণ গোৱা, তাল খোল আদি বাদ্য বজোৱা, নৃত্য কৰাৰ আদি কৰ্মৰ উপযোগী কৰি তোলা হৈছিল। তাৰোপৰি আৰ্থিক স্বচ্ছলতাৰ বাবে ভক্তসকলক থলুৱাভাৱে গছা, কৰণি, ঠগী, গুৰুৰ আসন, খোল, ডৰা আদি তৈয়াৰ কৰিবলৈ দেখুৱাই শিল্পী, বাটৈ, খনিকৰ আদি লোকৰ সৃষ্টি কৰিছিল। তাৰোপৰি তাঁতীসকলৰ সহায়ত বৃন্দাবনী বস্ত্ৰ তৈয়াৰ কৰাৰ উপৰিও নিত্য প্ৰয়োজনীয় ধূতি, চেলেং, গামোছা, বিহা, মেখেলা, পাগ আদি তৈয়াৰ কৰাইছিল যিথিনি বস্ত্ৰ বৰ্তমানেও অসীয়াৰ জাতীয় সাজপাৰ বৰপে বৰ্তি আছে।

### আমাৰ চিন্তন :

চৰিত পুথি সমূহৰ লিখনীৰ অচিলাবে শক্ষৰ গুৰুৰ লগতে মাধৱদেৱকো সাক্ষাৎ কৃষ্ণ বলৱাম ৰূপত সজাই বৈষণে সমাজে তেৰাসকলৰ লিখনি থাপনাত সজাই গুণ গানেৰে নাম কীৰ্তন কৰি, মাহ প্ৰসাদ খাই চাৰিশ বছৰ অতিক্ৰম কৰিলে। ভাগ্যে সাহিত্যৰথী লক্ষ্মীনাথ বেজবৰুৱাদেৱে এই মহাপুৰুষ দুজনাক থাপনাৰ পৰা উলিয়াই আনি মাটিৰ মানুহৰ ৰূপ দি তেৰাসৰ প্ৰতিভাৰ এখন বাস্তৱ প্ৰতিচ্ছবি জগতবাসীৰ সন্মুখত দাঙি ধৰিলে। বেজবৰুৱাদেৱে শক্ষৰদেৱ সম্পৰ্কত মন্তব্য বাখিছে- “সেই মহাপুৰুষৰ মহাজীৱনীৰ অক্ষয় ভাণ্ডাৰৰ পৰা আমাৰ জীৱন গঢ়িবৰ নিমিত্তে সঁজুলি গোটাই আনি মনুষ্য জীৱন সফল কৰিব পাৰো। লগতে এটা জাতিক সকলো পিনে সৰ্বঙ্গসুন্দৰ কৰি থিয় কৰিবৰ নিমিত্তে যি যি আৱশ্যক সকলোবোৰ সেই মহাপুৰুষে দি গৈছে।” বেজবৰুৱাদেৱেই শক্ষৰদেৱক আধুনিক সমাজ নিৰ্মাণৰ দৃষ্টা পুৰুষৰূপে প্ৰক্ষেপ কৰিছে। তেখেতৰ এই আশাশুধীয়া প্ৰচেষ্টাৰ বাবে সকলোৱে গম পালে অসম মূলুকত এজন মহা প্ৰতিভাধৰৰ জন্ম পোন্ধৰ শশতাদীতে হৈছিল যিজন বিশ্বৰ সৰ্বশ্ৰেষ্ঠ প্ৰতিভাধৰ সকলতকৈ কোনো গুণে কম নহয়।

বেজবৰুৱাদেৱ পৰৱৰ্তী সময়ত অনেকজন গুণী জ্ঞানী লোকে গুৰুজনৰ বহুমূলীয়া অৱদানৰ সম্পৰ্কত বিস্তৃত ব্যাখ্যা আগবঢ়াই মূল্যৱান প্ৰস্থ বচনা কৰাৰ পিছত ৫০ ৰ দশকৰ পৰাই মহাপুৰুষজনৰ বিশাল ব্যক্তিত্ব আৰু বহুমুখী বৰঙণিৰ সম্পৰ্কত নন অধ্যয়ন হৈছে। সন্দেহ নাই জাতিটোৰ প্ৰতি দায়বদ্ধতা থকা প্ৰতিজন গুণমুঞ্চ অসমীয়াই গুৰুজনক হিয়াৰ বেদীত স্থাপন কৰি বন্দন কৰি আহিছে। লগতে ধৰ্মাদৰ্শনত মিল নথকা সকলেও গুৰুজনৰ প্ৰতিভাৰ প্ৰতি শ্ৰদ্ধাশীল হৈ আছিল।

কিন্তু, ইমানথিনিৰ পিছতো এইখন অসমতে যোৱা ৫৫০ বছৰ ধৰি পুৰুষানুক্ৰমে এচাম লোক আছে যিসকলে শক্ষৰ প্ৰতিভাক মূল্যাঙ্কন কৰিব জনা নাই বা কৰিব খুজিও ব্যৰ্থ হৈছে। নিজকে আতি বিদ্ৰং বুলি ভবা এচামৰ মন্তব্য শক্ষৰদেৱ কোনো নিজা দৰ্শন নাই, বেদান্ত দৰ্শনেই তেওঁৰ কেন্দ্ৰীয় দৰ্শন। সঁচা কথা গুৰুজনে নিজে দৰ্শনৰ টোকা ভায় লিখি দার্শনিকসকলৰ শাৰী পূৰ্বাবলৈ যোৱা নাছিল। তাৰোপৰি শক্ষৰদেৱ ধৰ্মাদৰ্শ সৰ্বভাৰতীয় বৈষণে আন্দোলনৰে অংশ বিশেষহৈ। সেয়েহে গুৰুজনে মূলতত্ত্বসমূহ বেদৰ জ্ঞান কাণ্ড, সৰ্বেপনিয়দ সাৰ গীতা আৰু ভক্তি সৎসঙ্গ ভাগৱতৰ পৰা পোনে পোনে গ্ৰহণ কৰিছে। কিন্তু গুৰুজনৰ ধৰ্মাচৰণ পদ্ধতি কোনোজন বৈষণে গুৰুৰ লগত নিমিলে। গুৰুজনে এক নিজস্ব দৰ্শনে

অসমৰ জন সমাজ ব্যৱস্থাৰ সৈতে ৰজিতা খুৱাই ধৰ্মীয় আচৰণ সমূহ প্ৰস্তুত কৰিছে। গতিকে বেজৰৰূপৰ ভাষাৰেই-“যিজন সন্তই এটা জাতিক সৰ্বাঙ্গ সুন্দৰ কৰি তুলিব পৰা আটাইবোৰ উপাদান দান কৰি গ’ল নিজস্ব দৰ্শন নোহোৱাকৈ ইমান পৰিশীলিত ভাৱে অতবোৰ উপাদান দিয়াতো সন্তুষ্টনে? যিজনৰ প্ৰতিভা আৰু প্ৰভাৱ বিশাল মহীৰঢ় হৈ অসমীয়া জাতীয় জীৱন আৰু কলা-সংস্কৃতি চৌপাশ জুৰি আছে সেইজনৰ সঁচাকৈয়ে নিজস্ব দৰ্শন নাইনে?” সেইখনি বিচাৰি ল’ব নজনা সকলৰ বিদ্যায়তনিক দিশটো সঁচাই চিন্তনীয়।

ତାରୋପବି ଗୁରୁଜନର ଲିଖନୀତ ଅନ୍ତରେ ବ୍ରନ୍ଦାର ପ୍ରସଙ୍ଗ ଓଲାଲେଇ ତେନେଚାମ ଲୋକେଇ ସେଇଯା ଶକ୍ତବାଚାର୍ଯ୍ୟ ପରା ଧାର କରା ଆରୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରନ୍ଦାର କଥା ଅରତାବଣା ହୁଲେଇ ସେଇଯା ବାମାନୁଚାର୍ଯ୍ୟ ପରା ଧାର କରା ବୁଲି କବି ଖୋଜେ । କିନ୍ତୁ ସେଇସକଳେ ସାମାନ୍ୟ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଲେଇ ଗମ ପାବ ଶକ୍ତବଦେର ଦର୍ଶନ ଦାଶନିକ ଦୁଗବାକୀର ଅନ୍ତରେ ଆରୁ ବିଶିଷ୍ଟ ଦୈତ୍ୟବାଦର ଦର୍ଶନର ଲଗତ ସମୂଲି ମିଳ ନାଇ । ଏହି ଦୁଜନ ଦାଶନିକର ଚିନ୍ତାଧାରାର ଲଗତ ଶକ୍ତବଦେର ଦର୍ଶନର ପାର୍ଥକ୍ୟାଥିନି ଦେଖୁରାବଲେ ବିଚବା ହେଛେ ।

প্রথমে চাওঁ অন্যান্য দার্শনিক পণ্ডিতসকলৰ লগত শঙ্কৰী দর্শনৰ পার্থক্যসমূহ-  
শঙ্কৰাচার্যৰ অন্বেতবাদী দর্শনঃ শঙ্কৰাচার্যই উপনিষদৰ অন্বেত ধাৰণাক ভিত্তি কৰি অন্বেতবাদী দর্শন  
প্রতিষ্ঠা কৰিছে য'ত এটা অন্বেতবাদী উক্তিৰে ব্যক্ত কৰিছে “ৰূপ সত্যং জগন্মিথ্যা জীৱো ব্ৰহ্মেব নাপৰঃ  
অর্থাৎ নিৰ্গুণ ৰূপহে সত্য এই জগত প্ৰ-পৰম্পৰ মিছা, জীৱ আৰু ৰূপ জীৱাত্মা পৰমাত্মা অভিন্ন ।

অদৈত বেদান্তৰ মতে ঈশ্বৰ, জীৰ জগত এই বিলাক ব্যৱহাৰিক অৰ্থতহে প্ৰয়োগ হৈছে পাৰমার্থিক ক্ষেত্ৰত কোনো অস্তিত্ব নাই। আচলতে এইবোৰ মায়াৰ সৃষ্টি। মায়া আঁতৰিলে ঈশ্বৰ জগত সকলো বিলুপ্তি হ'ব। থাকিব মাত্ৰ শুন্দৰ চৈতন্যময় ব্ৰহ্ম। মায়া বা অবিদ্যাৰ বাবেই মানুহে এই জগতৰ অস্তিত্ব আছে বুলি জ্ঞান কৰে।

ମୋକ୍ଷର କ୍ଷେତ୍ରତୋ ଶକ୍ତିବାଚାର୍ୟର ମତାମତ- ଅବିଦ୍ୟା ବା ଅଞ୍ଜାନତାର ବାବେଇ ଜୀରବ ବନ୍ଧନ ହ୍ୟ । ତତ୍ତ୍ଵାନ୍ତେ ବନ୍ଧନ ବହିତ ଆରୁ ଅବିଦ୍ୟାର ଅରସାନ ଘଟୋରାବ ଫଳତ ଜୀରଇ ବନ୍ଧନ ମୁକ୍ତି ହୈ ମୋକ୍ଷ ଲାଭ କରେ ।

মহাপুরুষীয়া দর্শনতো এক অবৈতনিক ব্রহ্মাব স্বীকার করা হৈছে বাকীবোৰ অসত্য আৰু অসন্ত-

ତୁମି ସତ୍ୟ ବ୍ରନ୍ଦା

ତୋମାତ ପ୍ରକାଶେ

জগত ইটো অসন্ত ।

## জগতকো সদা

ତମିତ ପ୍ରକାଶ

অন্তর্যামী ভগৱন্ত ।। (কীর্তন বেদস্তুতি)

ଆପାତଦୃଷ୍ଟିତ ଶକ୍ତବାଚାର୍ଯ୍ୟର ବନ୍ଦୁବ୍ୟର ଲଗତ ମହାପୁରୁଷୀୟା ବନ୍ଦୁବ୍ୟର ମିଳ ଆଛେ ଯେନ ଲାଗେ । କିନ୍ତୁ ଶକ୍ତବାଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଏହି ଜଗତକ ଅଲୀକ ବୋଲାର ବିପରୀତେ ଶକ୍ତବଦେରର ମତେ ଏହି ଜଗତ ଅଲୀକ ବା ଭ୍ରମ ନହଯ, ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରକୃତ ସ୍ଵରୂପଟୋ ମାନରବ ଦୃଷ୍ଟିଗୋଚର ନହଯ ବୁଲିହେ କୈଛେ । ତାବୋପରି ଜଗତଖନକ ଅସତ୍ୟ ବୁଲି କୋରା ନାଇ ଅଥିବ ବୁଲିହେ କୈଛେ । ଆକୌ ମାୟାର ସମ୍ପର୍କତୋ ଗୁରୁଜନେ ଲିଖିଛେ-

ବ୍ରନ୍ଦ ବାତିରେକେ ମିଛା ଯତ ଦେଖା ଆନ ।

জড়িত উপজি আছে যেন সর্পজ্ঞান ॥ (ভাগৰুত)

ଗୁରୁଜନର ଏହି ଦୁଯୋଟା ଉତ୍କିରେଇ ଶକ୍ତବାଚାର୍ଯ୍ୟର ଅଦୈତ ଦର୍ଶନର ଲଗତ ମିଳ ଆଛେ କିନ୍ତୁ ଏହି ଉତ୍କିସମୁହର ଜ୍ବିଯିତେ ଶକ୍ତବଦେରକ ଶକ୍ତବାଚାର୍ଯ୍ୟର ଅନୁଗାମୀ ବା ସମର୍ଥକ ବୁଲି ଦେଖୁରାଲେ ନିଶ୍ଚୟ ଭୁଲ ହ'ବ । ତୁମି ସତ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣା

জগত ইটো অসন্ত বুলি কোৱাৰ অৰ্থ হৈছে পৰম ব্ৰহ্ম যিদৰে নিত্য, চিবশাশ্বত সেইদৰে জীৱ জগতখন চিৰ নিত্য নহয়। শক্ষৰাচার্যই জীৱজগতক অলীক কোৱাৰ বিপৰীতে গুৰুজনে অনিত্য বুলিহে কৈছে।

আকেৰ মায়াৰ ক্ষেত্ৰতো শক্ষৰাচার্যই মায়াক অবিদ্যা বোলাৰ বিপৰীতে শক্ষৰদেৱে ভাগৱতৰ মত অনুযায়ী মায়াক ঈশ্বৰৰ বিভূতি বুলিহে স্বীকাৰ কৰিছে-

তোমাৰেসে অংশ আমি যত জীৱজাক

তোমাৰ মায়াৰে প্ৰভু বাঞ্ছিলা আমাক (বেদস্তুতি)

মোক্ষৰ ক্ষেত্ৰতো শক্ষৰাচার্যৰ উক্তি “অবিদ্যাৰ বাবে জীৱৰ বন্ধন হয় তত্ত্বজ্ঞানৰ জৰিয়তে বন্ধনমুক্ত হৈ মোক্ষ লাভ কৰিব পাৰে। এই জ্ঞান মার্গী দৰ্শনক মান্যতা দিয়াৰ পৰিবৰ্তে চাৰি পুৰুষার্থৰ চতুৰ্থ স্থান মোক্ষতকৈও ভক্তি শ্ৰেষ্ঠ বুলিছে। গুৰুজনৰ মতে জ্ঞানৰ কন্টকাকীৰ্ণ পথেদি য'ত ওলাবণ্গৈ পাৰি ভক্তিয়ে সহজে সেই ঠাইলৈ নিব পাৰে-

মুকুতিক কৰি যেন ভক্তি গৱিষ্ঠ আতি

কহো শুনা সাৱধান মনে।

সাযুজ্য মোক্ষকো ইটো নবাঞ্চয় কদাচিত

আমাৰ একান্ত ভক্তি গণে ॥

উপৰোক্ত আলোচনাৰ জৰিয়তে এইটো প্ৰতীয়মান হয় যে শক্ষৰাচার্যৰ অদৈতবাদৰ লগত শক্ষৰদেৱৰ ধৰ্ম দৰ্শনৰ কোনো মিল নাই। দুয়োজনৰ মৌলিক বিৰোধবোৰ থোৰতে এনেদৰে দেখুৱাব পাৰি-

(১) শক্ষৰাচার্য জ্ঞানবাদী কিন্তু শক্ষৰদেৱ ভক্তিবাদী।

(২) শক্ষৰাচার্য ব্ৰহ্মবাদী, শক্ষৰদেৱ ঈশ্বৰবাদী।

(৩) শক্ষৰদেৱৰ অদৈতবাদত শক্তিবাদ (Cult Sekti)ৰ স্থান আছে কিন্তু শক্ষৰদেৱ দৰ্শনত আছে এক শৰণ আৰু একেশ্বৰবাদ (Monotheism)।

পৰৱৰ্তী বৈষ্ণৱ আচাৰ্য সকলেও শক্ষৰাচার্যৰ অদৈতবাদ মত খণ্ডন কৰি ভক্তিবাদ প্ৰতিষ্ঠা কৰিছিল। একমাত্ৰ মোক্ষ লাভৰ বাবেহে ভক্তিৰ প্ৰয়োজন বুলি তেওঁৰ উক্তিৰ সম্পৰ্কত ড° বাণীকান্ত কাকতিৰ মন্তব্য। ভট্টদেৱৰ শৈৱ সম্প্ৰদায়ৰ টিঙ্গত বহুওৱা আৰু শক্ষৰাচার্যক বৈষ্ণৱ সম্প্ৰদায়ৰ গুৰিত বহুওৱা একে কথা।

ৰামানুচার্যৰ বিশিষ্ট দৈতবাদী দৰ্শনঃ শক্ষৰাচার্য অদৈতবাদী দৰ্শনক নস্যাং কৰি বিশিষ্ট দৈতবাদী ৰামানুচার্যই বৈষ্ণৱ ভক্তি মার্গ আৰু বেদান্ত দৰ্শনৰ সঙ্গতি স্থাপন কৰিছে। বৈষ্ণৱ মার্গক বেদান্ত ভিত্তিক কৰি তোলাত তেওঁৰ যথেষ্ট অৱদান আছে। ৰামানুজৰ মতে জীৱ হ'ল ব্ৰহ্মৰ অংশ, ব্ৰহ্ম প্ৰত্যেক জীৱতে ব্যাপ্ত আৰু জীৱক নিয়ন্ত্ৰণ কৰে। জীৱ ব্ৰহ্মৰ অংশ হ'লেও শৰীৰ ধাৰণ কৰি সাংসাৰিক দুখ, শোক ভোগ কৰাৰ উপৰিও জন্ম-মৃত্যুৰ চক্ৰত অৱস্থান কৰে। তেওঁৰ মতে ঈশ্বৰ, আত্মা আৰু জড় পদাৰ্থ তিনিওটা যথাৰ্থ সত্তা আৰু তিনিওটা পৰম ব্ৰহ্মক স্বীকাৰ কৰাৰ বাবে তেওঁৰ বেদান্তৰ নাম বিশিষ্ট দৈতবাদ।

অদ্যপি এচাম অসমীয়া বুদ্ধিজীৱিয়ে শক্ষৰদেৱৰ লিখনীত অদৈতবাদৰ প্ৰসঙ্গ ওলালেই সেইয়া শক্ষৰাচার্যৰ পৰা ধাৰ কৰা আৰু যেতিয়া তেৰাই ভগৱন্তৰ লীলা অৱতাৰৰ কথা, সংগ আৰু নিৰ্ণগ কৃষ্ণৰ কথা ভক্তিৰ যোগেদিহে কেৱল মায়াৰ বাঞ্ছোন ছিন্ন কৰাৰ কথা কয় সেইসকলেই গুৰুজনাক ৰামানুজচার্যৰ

অনুরাগী বুলি ক'ব খোজে। শক্ষবদেরে ব্রহ্মাই যে শেষ সত্য সেইয়া দ্যুর্গান ভাবে স্বীকার কৰিও ব্রহ্মার সংগ আৰু নির্ণয় দুয়োয়া বিভাগকে ইপিঠি সিপিঠি কৰি দেখুৱাইছে। অৰ্থাৎ পৰমব্ৰহ্ম নির্ণয় হৈও সংগ। নির্ণয় ব্ৰহ্ম ধেয়হে হ'ব পাৰে ভক্তি কৰাৰ কোনো উপায় নাই। সেয়েহে ধৰ্ম সংস্থাপনৰ বাবে নির্ণয় ব্ৰহ্ম মায়াৰ উপাধি ধাৰণ সংগ হয়।

জগতক মোক্ষ দিবো বুলিও মনত।

নিজ ব্ৰহ্ম স্বৰূপে কৃষ্ণ বৈলাঙ্গ বেকত।। (দশম)

গতিকে আলোচনাৰ পৰা দেখা গ'ল যে মহাপুৰুষীয়া দৰ্শনত সংগ আৰু নির্ণয় ব্ৰহ্মৰ সমাৰ্থক নহয়। তাৰোপৰি ব্ৰহ্মক সকলো চেতন আৰু অচেতন পদাৰ্থৰ সমাহাৰ বুলি বিশিষ্ট দৈতবাদ দৰ্শনে আগবঢ়োৱা ব্যাখ্যাটো শক্তিৰ দৰ্শনৰ পৰা পৃথক।

সমস্ত ভূততে ব্যাপি আছো মণ্ডি হৰি।

স্বাকো মানিবা তুমি বিষ্ণু বুদ্ধি কৰি।।

তাৰোপৰি বামানুজচায়ই ব্ৰহ্মক নির্ণয় নিবাকাৰ বুলি শক্ষবদেৱৰ দৰে কোৱা নাই। বামানুজচায়ৰ অৰ্চ, বিভৱ, বৃহৎ, সূক্ষ্ম, অন্তর্যামী ভগৱানৰ এই পঞ্চ উপাসনাক শক্ষবদেৱে গ্ৰহণ কৰা নাই তাৰ বিপৰীতে শ্ৰৱণ-কীৰ্তনৰ সহজ পদ্ধতিহে গ্ৰহণ কৰিছে।

গতিকে যিদৰে শক্ষবদেৱক শক্ষৰাচায়ৰ অদৈতবাদৰ সমাৰ্থক বুলি ক'ব নোৱাৰি তেনেদৰেই বামানুজচায়ৰ বিশিষ্ট দৈতবাদৰো সমাৰ্থক বুলিব নোৱাৰি।

প্ৰকৃততে কোনো ভক্তিবাদী দৰ্শনৰ সৈতে শ্ৰীশক্ষবদেৱৰ তুলনা কৰিব নোৱাৰি, যিহেতু গুৰুজনৰ এক শৰণ আৰু অব্যভিচাৰী ভক্তি ধৰ্ম অন্য কোনো পন্থাতে দেখা পোৱা নাযায়। অদৈতবাদ, বিশিষ্ট দৈতবাদ, শুদ্ধ দৈতবাদ আদি যি বাদেই নহওক কিয় সেইসকলে বেদান্তই দেখুওৱা এক পৰম ব্ৰহ্মক ভজনা কৰাত স্ব-বিৰোধী নীতি গ্ৰহণ কৰিছে। অদৈত বেদান্তবাদী শক্ষৰাচায়ৰ দৰ্শনত জগত, ঈশ্বৰ এইবোৰ অলীক মায়াৰ বচনা বুলি বৰ্ণনা কৰিছে। ঈশ্বৰৰ অস্তিত্বকে নমনা এই দাশনিক গৰাকীয়ে বাস্তৱত বহুত্বাদী হৈ পঞ্চদেৱতাৰ উপাসনা কৰিছিল। শিৱ তেওঁৰ ঘাই উপাস্য দেৱতা আছিল। ঠিক তেনেদৰে বামানুজচায়ইয়ো উপনিষদে দেখুওৱা এক পৰম ব্ৰহ্মৰ বিপৰীতে অৰ্চা, বিভৱ আদি পঞ্চদেৱতাৰ পূজা কৰে। দৈতবাদী মত আগবঢ়োৱা মধাচায়ইয়ো ঈশ্বৰৰ লগতে লক্ষ্মীকো সৰ্বব্যাপিনী আৰু চিৰস্তনী বুলি উল্লেখ কৰিছে। শুদ্ধ দৈতবাদৰ স্বষ্টা বল্লবাচায়ইও ঈশ্বৰৰ লগতে বাধাকো সমানে স্থান দিছে। চেতন্য সম্প্ৰদায়েও বাধাক কৃষ্ণৰ হলাদিনী শক্তি বুলি উল্লেখ কৰি বাধা কৃষ্ণ উভয়কে উপাস্যৰূপে গ্ৰহণ কৰিছে।

সেয়েহে এই কথা স্বীকাৰ কৰিবই লাগিব সনাতন ধৰ্মত কোনো শক্ষবদেৱৰ দৰে ধৰ্ম আৰু দৰ্শনৰ সমন্বয় সাধন কৰিব পৰা নাই। তেখেতসকলৰ দাশনিক মতবোৰ আনৰ বাবেহে প্ৰস্তুত কৰিছিল, কাৰ্যক্ষেত্ৰত নিজ দৰ্শনৰ পৰিপন্থী আছিল।

গতিকে বিভিন্ন প্ৰকাৰৰ তুলনাৰ পৰা দেখা গ'ল শ্ৰীমন্ত শক্ষবদেৱৰ দৰ্শন আটাইবোৰ দাশনিক মতবাদৰ পৰা পৃথক আৰু মৌলিক। তেৱাৰ দৰ্শনক অদৈতবাদ, বিশিষ্ট দৈতবাদ, শুদ্ধ দৈতবাদ আদি কোনো নামেৰে অভিহিত কৰিব নোৱাৰি। শক্ষবদেৱে একেটা সময়তে পৰম ব্ৰহ্মকো পৰম সত্য বুলি স্বীকাৰ কৰিছে আকো এজন সংগ ঈশ্বৰৰ অস্তিত্বও মানি লৈছে। ব্ৰহ্ম আৰু ঈশ্বৰৰ সৃষ্টিকো অভিন্ন বুলি

মানি ঘোষণা করিছে, ভক্ত আৰু ভগৱানৰ মাজৰ ব্যৱধান তেওঁ স্বীকাৰ কৰিছে।

গুৰুজনে মহাভাৰতৰ সাকাৰ কৃষ্ণৰ লগত নিৰ্ণল পৰম ব্ৰহ্মাকূপী কৃষ্ণৰ এনে অভেদতা ঘটালৈ যাৰ ফলত সাকাৰ কৃষ্ণ নিৰাকাৰ পৰম ব্ৰহ্মত মিলি গ'ল। ভাগৱতত ব্যাসে নাৰদক ভাগৱত বচনা কৰিবলৈ দিয়া কাহিনীতেই অন্তিম হৈ বেদৰ গুপুত নাৰায়ণক সাকাৰ কৃষ্ণৰ মাজত প্ৰতিষ্ঠা কৰা। সেয়েহে সু-সাহিত্যিক “বিষয় শক্ষবদেৰ” গ্ৰন্থৰ বচিয়তা ড° নগেন শইকীয়াৰ মন্তব্য- “সেই কাৰণে মোৰ বাবে ক'বৰ মন গৈছে শক্ষবদেৰ একশৰণ নামধৰ্মৰ দাশনিক আধাৰ অভেদ ভক্তিবাদ।”

এই প্ৰসঙ্গতে এটা কথা উল্লেখ কৰিব পাৰি যে গোটেই জীৱনত মাত্ৰ চাৰিটা শ্লোক বচনা কৰা মহাপ্ৰভু শ্ৰী চৈতন্যদেৱক বঙ্গবাসীয়ে “অচিন্ত ভেদাভেদ” নামৰ দৰ্শনৰ প্ৰবক্তাৰপে বিশ্ববাসীৰ লগত পৰিচিত কৰি দিলে। কিন্তু ভক্তি বত্তাকৰৰ দৰে গভীৰ দাশনিক তত্ত্বৰ বচিয়তা, গীত, নৃত্য আদিৰে অসমীয়া জাতিক নতুনকৈ মাত্ৰা দিওঁতা এই মহাপ্ৰতিভাধৰ জনৰ দাশনিক আধাৰটি আজিকোপতি চিহ্নিত কৰিব নোৱাৰাটো চৰম পৰিতাপৰ বিষয়।

যি সময়ত শক্ষবদেৱক বিশ্বশ্ৰেষ্ঠৰপে প্ৰক্ষেপ কৰি তেৰাৰ ধৰ্ম দৰ্শন, কলা-সংস্কৃতি জগতবাসীৰ ওচৰত সাৰ্থকভাৱে তুলি ধৰিব লাগিছিল সেই সময়তে সমাজৰ এচামে সংকীৰ্ণ বৰ্ণবাদী মানসিকতাৰে মহাপুৰুষজনক শুদ্ৰ সজাইছে। ব্ৰাহ্মণে শুদ্ৰৰ পাশত ধৰ্মবস্তু ল'ব নেপায়। সেই সকলেই দামোদৰদেৱ আৰু হৰিদেৱকো শক্ষবদেৱৰ পৰা আঁতৰাই নি বেলেগ ধৰ্মত প্ৰকাশ কৰাৰ চেষ্টা চলাইছে। শক্ষবদেৱক শুদ্ৰ ভবা সকলক ক'ব পাৰি শক্ষবদেৱ ব্ৰাহ্মণে নহয়, কায়স্তও নহয়, শুদ্ৰও নহয়, তেওঁ এজন মহা প্ৰতিভাধৰ মহাপুৰুষ। যেতিয়া মহাপুৰুষসকলৰ বোধশক্তিয়ে চৰম পৰ্যায়ত অৱস্থান কৰে জাত পাত সংকীৰ্ণতাৰ পৰা সেইসকল মুক্ত হয়, আনকি পাৰ্থিৰ সুখ দুখৰ প্ৰতিও সেইসকল নিৰ্লিপ্ত হয়। গুৰুজন যে জাত পাতৰ উৰ্দ্ধত আছিল সেইয়া প্ৰমাণ দিয়াৰ কোনো প্ৰয়োজন নাই। কিন্তু পাৰ্থিৰ সুখ দুখৰ প্ৰতিও যে নিৰ্লিপ্ত তাৰ এটা প্ৰমাণ হ'ল- গাংমৌত থাকোতে গুৰুজনৰ প্ৰথম পুত্ৰ জন্ম হোৱা খবৰ চন্দ্ৰীয়ে দিলেহি। আমাৰ দৰে সামান্য নৰ মনিচ হোৱা হ'লে পুত্ৰ জন্মৰ আনন্দ কৰিলোহেঁতেন। কিন্তু গুৰুজনাই আনন্দ কৰাৰ পৰিবৰ্তে প্ৰার্থনা গৃহলৈ গৈ কাতৰেৰে ভগৱানৰ পাশত আহুন জনালে কিয় প্ৰভুৰে তেওঁক মায়াময় সংসাৰৰ মাজলৈ টানি নিব বিছাবিছে। চিৰ সেউজ বৰগীতটি- পাৱে পৰি হৰি কৰোহো কাতৰি, সেই মুহূৰ্তত তেৰাৰ মুখেদি প্ৰকাশ হৈছিল। গতিকে তেনে এজন সংসাৰ নিৰ্লিপ্ত মহাভ্লাক সংকীৰ্ণ জাত পাতৰ আওতালৈ অনাতো নিতান্তই নিন্দনীয়।

চিহ্ন্যাত্রাৰ শেষত শক্ষৰ মহিমা দেখি গুৰু মহেন্দ্ৰ কণ্ঠলীকে ধৰি ব্ৰাহ্মণ গুৰুসকলে শক্ষবদেৱৰ পাশত ধৰ্ম ধৰিলে। গুৰুজনেও ব্ৰাহ্মণৰ মান ৰাখি গোপী উদ্বৰ সংবাদ পুথিখন লিখি তাতে সেৱা ধৰাই শৰণ মন্ত্ৰ দিলে। বেজৰৰৰাদেৱে গুৰুজনৰ পাশত ধৰ্ম ধৰা ব্ৰাহ্মণসকলৰ এখন দীঘল তালিকা প্ৰকাশ কৰিছিল। ১৮ শ শতিকাত বঙ্গদেশীয় তান্ত্ৰিক পঞ্জি কৃষ্ণৰাম ভট্টাচাৰ্যৰ অসম আগমনে অসমৰ বৈষ্ণৱ সমাজলৈ কাল ধুমুহা মাতি আনিলে। ইয়াৰ আগেয়ে জাত পাতক লৈ কোনো সমস্যা উদ্বৰ নোহোৱা ব্ৰাহ্মণ সমাজক কৃষ্ণৰামেই এই তত্ত্ব দিলে শক্ষবদেৱ শুদ্ৰ। তেওঁৰ ধৰ্ম ব্ৰাহ্মণে গ্ৰহণ কৰিব নাপায়। ফুলেশ্বৰী কুৰৰীক শিখণ্ডি সজাই তেঁৰেই একেদিনাই ৰাজ আজ্ঞাৰে ৫ হাজাৰ ব্ৰাহ্মণক মতাই আনি তান্ত্ৰিক দীক্ষা দিয়াৰ লগতে ব্ৰাহ্মণসকলক শক্ষবদেৱৰ বিৰুদ্ধে ব্যৱহাৰ কৰিলে। সৌভাগ্যৰ কথা অসমৰ বহুত ব্ৰাহ্মণ

কৃষ্ণবামৰ পাল্লাত নোসোমাল ।

দ্বিতীয়তে এচামৰ ধাৰণা শক্ষবদেৱ বৈদিক আচাৰ নীতিৰো বিৰোধ আছিল। সেইয়াও সম্পূৰ্ণ ভাস্ত ধাৰণা। গুৰুজনে শৰণীয়া ব্ৰাহ্মণ সকলক কশ্মিনকালেও ব্ৰাহ্মণৰ বৈদিক ৰীতি-নীতি এৰিবলৈ পৰামৰ্শ দিয়া নাছিল। এচাম কৰ্মকাণ্ডী ব্ৰাহ্মণে গুৰুজনক পদে পদে অসুবিধাত পোলোৱাত যেনেকৈ সত্য, ঠিক তেনেদেৱে এচাম পশ্চিত ব্ৰাহ্মণে শক্ষবদেৱৰ ধৰ্ম প্ৰচাৰত সঁোহাত হৈ থকাটোও সত্য। এইসকলৰ ভিতৰত হবিদেৱ, দামোদৰদেৱ, অনন্ত কন্দলী, কঠভূষণ, জগন্নাথ মিশ্ৰ, বামগুৰু আদিয়েই প্ৰধান। গুৰুজনে কৰ্মকাণ্ডকহে সমৰ্থন নকৰিছিল। কৰ্মকাণ্ড বুলিলে ব্ৰাহ্মণৰ নৈতিক কৰ্ম বা হোম নুবুজায়। ই এটা সুকীয়া মার্গ। তেওঁ কৰ্মকাণ্ডী ব্ৰাহ্মণক শৰণো নিদিছিল আৰু ভক্তসকলকো বাৰণ কৰি গৈছিল। গতিকে গুৰুজনৰ ব্ৰাহ্মণ বিৰোধ ধাৰণা নিতান্তই গুৰুজনৰ চিন্তাৰ পৰিপন্থী আৰু অমূলক।

বিংশ শতিকাৰ চতুৰ্থ দশক মানৰ পৰা ব্ৰাহ্মণ আৰু সত্ৰসমূহৰ বিৰোধৰ এক জাগৰণ আৰম্ভ হ'ল। ব্ৰাহ্মণক শক্ষবদেৱৰ পৰা আঁতৰাই অনা অবাধ্যনীয় প্ৰচেষ্টা আৰু সত্ৰসমূহৰ বাঞ্ছোনৰ পৰা মুক্ত হৈ নিজস্ব অস্তিত্ব প্ৰতিপন্ন কৰাটোৱেই এই জাগৰণৰ এক উদ্দেশ্য। এই জাগৰণে প্ৰসাৰতা লাভ কৰিলে যদিও গুৰুজনৰ সাম্যবাদী ধৰ্ম দৰ্শনত আঘাট হানিলে। বৈষণেৱ সমাজ খণ্ডিত হ'ল। ফলত কিছু সৰু সৰু কথাই মূল বিষয়ক তল পেলালে। পিতৃ-মাতৃ হানি হ'লে চুলি খুৰাবনে, বিয়াত হোম যজ্ঞ কৰাসকলে বা কি কৰিব ইত্যাদি ইত্যাদি।

যিজন শক্ষবদেৱে এবাৰ দুবাৰ নহয় ছয়ছল্লিশবাৰ ভাৰত প্ৰশংসা কৰিছিল সেইজন মহাপুৰুষক আজিও ভাৰতবাসীয়ে শুন্দকৈ চিনি নোপোৱাটো কম পৰিতাপৰ কথা নহয়। যিসকলে চিনিচে চৈতন্যদেৱৰ অনুগামী ৰাপেহে চিনিচে। অসমীয়া জাতিক লজ্জানত কৰা কাৰণ ইয়াতকৈ কি হ'ব পাৰে।

এইখনিতে উল্লেখ কৰিব পাৰি যে, চৈতন্যদেৱৰ জন্ম ১৪৮৬ খ্ৰীষ্টাব্দ আৰু মহাপ্ৰয়াণ ১৫৩৫ খ্ৰীষ্টাব্দ। শক্ষবদেৱৰ প্ৰথম তীর্থ্যাত্মা ১৪৮১ খ্ৰীষ্টাব্দ, চৈতন্যদেৱৰ জন্মই হোৱা নাই। আকৌ দ্বিতীয়বাৰ তীর্থ্য ভ্ৰমণৰ কাল ১৫৫০ খ্ৰীষ্টাব্দ। ইয়াৰ বহু বছৰ আগেয়েই চৈতন্যদেৱৰ দেহাবসান হয়। গতিকে শক্ষবদেৱে চৈতন্যদেৱক লগ পোৱা বা অনুগামী হোৱা কথাৰ কোনো ঐতিহাসিক সত্যতা নাই। বঙ্গৰ লিখকসকলেও এই কথা মানি লৈছে। গতিকে এচাম পাবত গজা পশ্চিতে এনে অমূলক তথ্যৰে গুৰুজনক হৈয় কৰিবলৈ চেষ্টা কৰিছিল।

অসমীয়া জাতিৰ জাতীয় হীনমন্যতা আৰু নিজৰ মাজত থকা খাম-খেয়ালীৰ বাবেই আমি গুৰুজনক বিশ্ববন্দিত কৰিব পৰা নাই। তথাপি ইয়াৰ মাজতে এচেৰেঞ্চো পোহৰ অহাদি শক্ষবদেৱৰ বিশাল প্ৰতিভা নৃত্যং গীতং বাদ্যং ত্ৰয়ং শেহতীয়াকৈ বিদেশত প্ৰচাৰ হোৱাই নহয় বৰঞ্চ বিপুল জনপ্ৰিয়তা অৰ্জন কৰিবলৈ সক্ষম হৈছে।

১৯৭৫ চনত বাষ্ট্রপতি ফখৰুদ্দিন আলি আহমেদৰ লগত অসমৰ কমলাবাৰী সত্ৰৰ পৰমানন্দ বৰবায়ন, কমল গায়ন, বসেশ্বৰ শহীকীয়া, বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী আদি ঘোল্লজনীয়া দলে ইন্দোনেচীয়াত বাম বিজয় ভাওনাৰ লগতে সত্ৰীয়া নৃত্য প্ৰদৰ্শন কৰি ভূয়সী প্ৰশংসা লাভকৰিবলৈ সক্ষম হৈছিল। বিদেশত হোৱা এই প্ৰচাৰৰ ফলক্ষণতিতে নাদিম ডেলপেচ নামৰ এগৰাকী ফৰাচী লোকে কেইবাবাৰো মাজুলী ভ্ৰমণ কৰি ফৰাচী ভাষাত এখন উপন্যাস (দ্বীপীয় ভক্তৰ নৃত্য) আৰু এজন লোকে “দি মাজুলী” নামেৰে এখন

তথ্যচিত্রও মুকলি কৰে। এনে পৰিৱেশৰ মাজত ড° ভবানন্দ বৰবায়নকে মুখ্য কৰি কমলাবাৰীৰ ভক্তসকলৰ লগত এইসকল ফৰাচী লোকৰ সম্পর্ক গাঢ় হৈ উঠাত ২০০৬ চনৰ জুলাই মাহত কমলাবাৰী সত্ৰ আৰু অন্যান্যসহ ১২ জন ভক্ত ড° ভবানন্দ বৰবায়নৰ নেতৃত্বত ফ্রান্স যাত্রা আৰম্ভ কৰি বিভিন্ন ঠাইত সত্ৰীয়া নৃত্য গীত প্ৰদৰ্শন কৰি ফৰাচী লোকৰ বিপুল সমৰ্থন আদায় কৰে। ফ্রান্সৰ বহু পুৰুষ নাৰীয়ে সত্ৰীয়া সঙ্গীত শিকিবলৈ আগ্রহ কৰাৰ বাবে ফ্রান্সত ড° ভবানন্দ বৰবায়নদেৱৰ নেতৃত্বত বিভিন্ন অনুশীলনৰ যোগেন্দ্ৰি সত্ৰীয়া নৃত্যৰ প্ৰশিক্ষণ দিবৰ বাবে কেইবাবাৰো পেৰিচ ভ্ৰমণ কৰিব লগা হয়। ফ্রান্সৰ উপৰিও ইউৱোপ, এচিয়াৰ ২০খন দেশৰ লগতে আমেৰিকাতো ড° ভবানন্দ বৰবায়নৰ নেতৃত্বত সত্ৰীয়া নৃত্য-গীতৰ প্ৰশিক্ষণ বিভিন্ন স্থানত চলি আছে। অৱশ্যে এইয়া এপাচি কচু শাকত এটি জালুকৰ দৰেহে হৈছে। তথাপি গুৰজনক বিদেশত বন্দিত কৰা এই মহৎ প্ৰচেষ্টাৰ বাবে এই দলটি অসমবাসীৰ ধন্যবাদৰ পাত্ৰ।

ড° ভবানন্দ বৰবায়নদেৱে যুগ্মত কৰা এটি প্ৰবন্ধৰ আত ধৰি আমাৰ এনে এটা ভাৰ আহিছে যে Sanskrit is a dead Language বুলি মন্তব্য দিয়া মহান ভাৰতীয়সকলৰ উত্তৰপুৰুষ এই বিষয়ত গৱেষণা কৰিবৰ বাবে জাৰ্মানীলৈ যাব লগীয়া হোৱা পৰিৱেশ সৃষ্টি হোৱাৰ দৰে হয়তো শক্তিৰ সংস্কৃতিৰ ওপৰত গৱেষণা কৰিবলৈ আমাৰ উত্তৰপুৰুষসকল ফ্রান্সলৈ যাব লগা পৰিৱেশ সৃষ্টি হ'ব পৰাটো একো আচৰিত কথা নহ'ব। যিহেতু আমি গুৰজনৰ সৃষ্টি বৃন্দাবনী বস্ত্ৰভাগ চাবলৈ ইচ্ছা কৰিলে লগুন বা পেৰিচৰ যাদুঘৰলৈ যাব লাগে।

নৃত্য-গীতৰ বাদেও মহাপুৰুষজনৰ ধৰ্ম দৰ্শন আৰু বিশাল কৰ্মৰাজি বিদেশত প্ৰণালীবদ্ধভাৱে প্ৰসাৰিত হ'লৈ শক্তিৰদেৱক জগতগুৰু আখ্যা দিয়া অভিধাটো সাৰ্থক হ'ব।

### সহায়ক গ্রন্থপঞ্জী :

- (১) বিষয় শক্তিৰদেৱ : ড° নগেন শইকীয়া
- (২) শ্রীমন্ত শক্তিৰদেৱ সাহিত্য, কলা, দৰ্শন : সম্পাদনা- ড° প্ৰৱৰ্জ্যোতি নাথ

(বি. দ্র. : অসম সাহিত্য সভাৰ নাৰায়ণপুৰ অধিবেশনৰ স্মৃতিগ্ৰন্থত প্ৰকাশিত)

# শ্রীশ্রী অনিবৃদ্ধদের আৰু নাহৰআটী থানৰ ইতিহাস

প্রাচীন বৰনাৰায়ণপুৰ প্রাক শকৰী যুগৰ পৰাই ধৰ্ম, শিক্ষা, সংস্কৃতি আদিৰ বাবে বিখ্যাত আছিল। ইয়াৰ পৰিসীমা সম্পর্কে ভিন্নমত দেখা যায় যদিও বৰ্তমানৰ ধলপুৰ, নাৰায়ণপুৰ, খেৰাজখাট, বিহুৰীয়া মৌজাৰ লগতে লালুক মৌজাৰ পশ্চিমাঞ্চললৈকে বিস্তৃত বুলি ধৰা হয়। এয়েই সেই পৰিত্ব স্থান য'ত বাৰজন বৈষণৱে জন্ম প্ৰহণ কৰি পদৰেণুৰে বঞ্চিত কৰিছিল। এই বাৰজনৰ মাজৰে এজন মায়ামৰা সমাজৰ প্ৰতিষ্ঠাতা আদ্যগুৰু ভূঞ্গৰ পো অনিবৃদ্ধ যিজন শক্তি, মাধৰ, গোপালৰ শিষ্য হৈয়ো নিজস্ব বৈশিষ্ট্যতাৰে বিশিষ্ট আছিল।

## বৎস পৰিচয় আৰু জন্ম :

মায়ামৰা সত্রাধিকাৰ উৎসবানন্দ আৰু চিদানন্দ দেৱে সুকীয়া সুকীয়া চৰিত পুথিত পূৰ্বজসকলৰ বিস্তৃত বিৱৰণ দিছে যদিও অনিবৃদ্ধদেৱে পঞ্চমস্কন্ধ ভাগৰতৰ ভাঙনি কৰোতে দিয়া কৰি পৰিচয় এনে ধৰণৰ—

(ক) উপৰিপুৰুষঃ মহীপাল

↓

গঙ্গানৱগিৰি

↓

গোন্দাগিৰি বা গোবিন্দগিৰি

↓

হৰকষ্ট অনিবৃদ্ধ

(খ) জন্মস্থানঃ ধলপুৰ দকুৱা অঞ্চলৰ বিষুও বালিকুঢ়ি গ্রাম

(গ) পিতৃঃ গোবিন্দগিৰি

মাতৃঃ আজলী (শক্তবদেৱৰ খুড়াকৰ জীয়েক)

পিতৃদত্ত নামঃ হৰকষ্ট

জন্মৰ চন তাৰিখঃ চৰিত পুথিৰ ভাষাবে

চন্দ্ৰ বেদ ঘোৱা বান শকে জন্ম ভৈলা তান

পঞ্চাদশ দিনে বৈশাগত

শুকুলা নৱমী তিথি সৰ্ব শুভ গ্ৰহ দৃষ্টি

গুৰুবাৰে ভৈলন্ত বেকত ।।

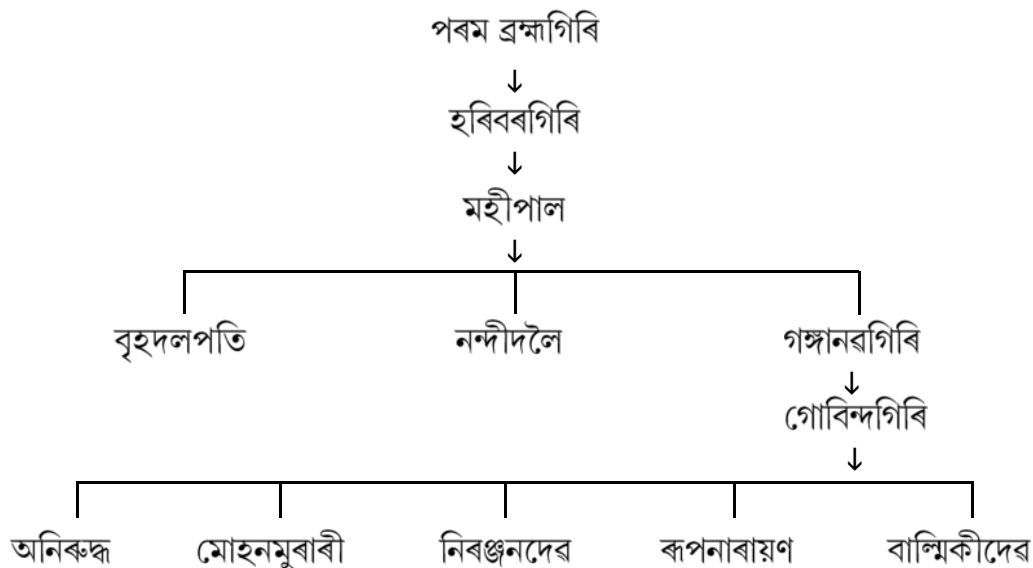
চন্দ্ৰ-১, বেদ- ৪, ঘোৱা-৭, বান- ৫

অৰ্থাৎ ১৪৭৫ শক, বহাগ মাহৰ ১৫ তাৰিখ, ইং ১৫৫৩ খ্রীষ্টাব্দ

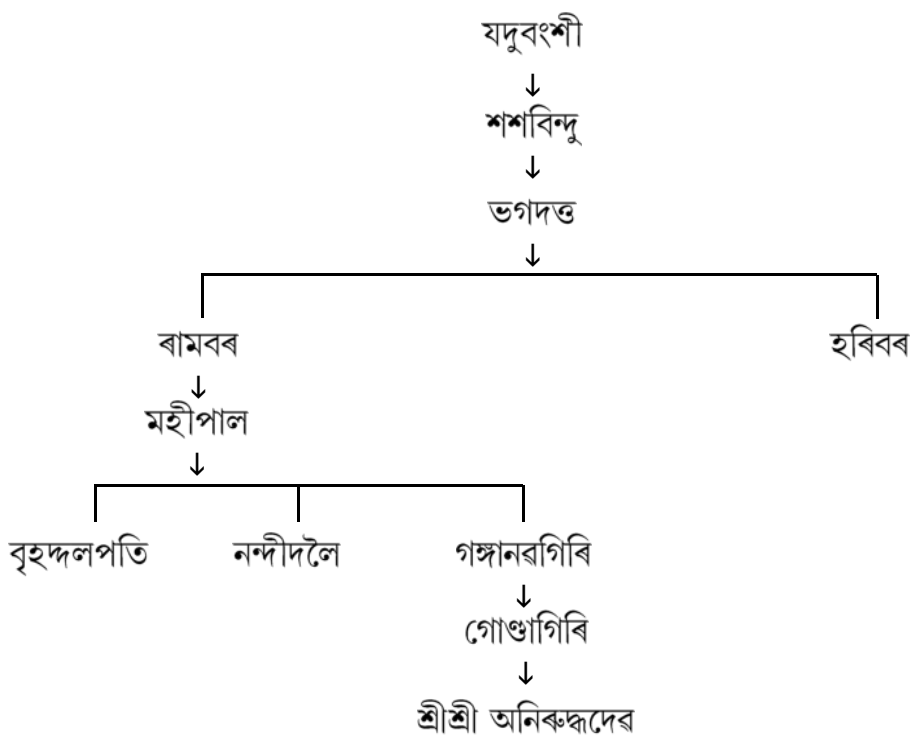
সেই সময়ত ব্ৰহ্মপুত্ৰ উত্তৰ পাৰ অঞ্চলত ভূঞ্গসকলে জমিদাৰ হৈ ক্ষুদ্ৰ ক্ষুদ্ৰ বাজ্য পাতি শাসন কৰিছিল। অনিবৃদ্ধৰ পূৰ্বপুৰুষ মহীপালেও পঞ্চপুৰৰ (কলংপুৰ, নাৰায়ণপুৰ, ঢলপুৰ, গহপুৰ আৰু বিহুৰ) অধিপতি আছিল। চুহংমুং বজাই ভূঞ্গসকলক দমন কৰি তেওঁলোকৰ বাজ্য উৎখাত কৰিছিল। মহীপালকো জমিদাৰী আঁতাৰাই গোমোস্তা উপাধিৰে বাজকৰ্মচাৰী পাতিছিল।

বিষুও বালিকুঢ়ি নামেই যাৰ পৰিচয়ঃ বাৰ বৈষণৱে স্থান হ'লেও সেই সময়ত বৰনাৰায়ণপুৰত তাৎক্ষণ্যিক শান্তি হিন্দু

## উৎসরানন্দদের মতে শ্রীশ্রী অনিবৃত্তদের বংশাবলী



## চিদানন্দদের মতে শ্রীশ্রী অনিবৃত্তদের বংশাবলী



ধর্মৰহে পাদুর্ভাব আছিল। পেটুরা গোসাত্রিও থান, বৰ কালিকা থান, মাঘনোৱা দৌল আদি তাৰ প্রমাণ। বিশাল বালিচৰৰ মাজত এমুঠি বালিৰ দৰে অনিবৃত্তদেৱে পূৰ্বপুৰুষসকল শাক্তলোকে ভৰি থকা ঠাইত বৈষ্ণৱ হৈ বৰ্তি আছিল। সেইবাবে এই স্থানৰ নাম বিষ্ণু বালিকুণ্ঠি হৈছিল।

ব্রাহ্মণ, কায়স্ত আদি লোকসকলৰ বাসভূমি হোৱাৰ বাবে ধলপুৰ অঞ্চলত কেইবাখনো ছত্ৰশাল গঢ়ি উঠিছিল। তাৰে কন্দলী উপাধিধাৰী এজন লোকৰ ছত্ৰশালত অধ্যয়ন কৰি হৰকণ্ঠ পণ্ডিত হৈ পৰিছিল। তথাপি আধ্যাত্মিক গুৰুৰ ছত্ৰায়াৰ অবিহনে ভক্তি মুক্তি দাতা আন নাই এই কথা উপলক্ষি কৰি এজন আধ্যাত্মিক গুৰুৰ

সন্ধান কৰিলে। ইতিমধ্যে শক্তি, মাধৰ দুরোজন গুৰুৰ মহাপ্রয়াণ ঘটিছে। ভৱানীপুৰত গোপাল আৰা নামৰ এজন গুৰুৰে ভক্তি ধৰ্ম বিলোৱাৰ কথা জানি হৰকষ্টই সেইজন গুৰুৰেই উপযুক্ত হ'ব বুলি উপলক্ষি কৰি গোপালদেৱৰ কালঘাৰ সত্ৰালৈ ৰাষ্ট্ৰনা হ'ল। ৩ বছৰ ৬ মাহ কাল গুৰুৰ পাশত থাকি (১৫৯৭-১৬০০) গুৰুৰ পৰা ধৰ্মজ্ঞান আৰু পাৰমার্থিক জ্ঞান লাভ কৰাৰ অন্তত গোপালদেৱে তেওঁক গুৰু প্ৰদত্ত নাম “অনিৰুদ্ধ” নাম দি সেই নামৰ যথাৰ্থতা ৰক্ষা কৰিবলৈ পৰামৰ্শ দি উজনীতি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ বাবে ধৰ্মাচাৰ্য নিয়োগ কৰিলে। অনিৰুদ্ধদেৱেও গুৰুক্যৰ যথাৰ্থতা ৰক্ষা কৰি অধিক বিপ্লবী মনোবৃত্তিৰে প্ৰচাৰ কাৰ্যত লিপ্ত হৈছিল।

শক্তি মাধৰ বৈকুণ্ঠিৰ পিছত অসমত বৈষ্ণৱ মার্গত অনেক বিভাস্তিৰ সৃষ্টি হ'ল। ফলস্বৰূপে চাৰি সংহতিৰ বিভাজন ঘটিল। এই সংহতি বিভাজনত শক্তিদেৱৰ নাতিবোৱাৰী কনকলতা আইয়ে গুৰু ভূমিকা প্ৰহণ কৰিছিল। গোপালদেৱেও কাল সংহতি নামেৰে চতুৰ্থ সংহতি সৃষ্টি কৰিলে। এই সংহতিৰ নীতি আদৰ্শ বাকীকেইটা সংহতিতকৈ কিছু বেলেগ হ'ল। অৰ্থাৎ এই সংহতি এক দেৱ, এক সেৱৰ ক্ষেত্ৰত আপোচবিহীন বিপ্লবী সংগঠনৰূপে স্থীকৃত হ'ল। তাৰোপৰি তেওঁৰ বাৰজন ধৰ্মাচাৰ্যক মূল ধৰ্মমত একেই বাখি, সমাজ জীৱনত ইচ্ছা অনুসৰি নীতি-নিয়ম প্ৰৱৰ্তনৰ স্বাধীনতা দিলে। তাৰেই সুযোগ লৈ অনিৰুদ্ধদেৱে অধিক বিপ্লবী মনোবৃত্তিৰে ইতিমধ্যে উল্লেখ কৰা ধৰণে নিজস্ব বৈশিষ্ট্যৰে বিশিষ্ট হৈ পৰিল।

**সত্ৰ স্থাপন :** চৰিত পুঁথিৰ বৰ্ণনা অনুসৰি অনিৰুদ্ধদেৱে জন্মস্থান বিষুও বালিকুধিতে নামঘৰ মণিকূট স্থাপন কৰি ১৬০০ খ্রীষ্টাব্দত মাঘ মাহৰ ২৫ তাৰিখে প্ৰথম ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ খোজ পেলাই অশৱণীয়া পিতৃ-মাতৃক শৰণ দিলে। লগতে ধেলি নামৰ এজন মুছলমান লোককো শৰণ দি বৰা উপাধি প্ৰদান কৰিলে। সেই সময়ত বসবাস কৰা কৈৰল্য, মটক, চুটীয়া আদি অন্যান্য ধৰ্মাচাৰ্য সকলৰ অবহেলিত লোকসকলে শৰণ ল'লৈছি।

**মাজুলীত সত্ৰ স্থাপন :** ৰাজীৱ গান্ধী বিশ্ববিদ্যালয়ৰ ডীন ড° সৃষ্টিধৰ দত্তই তেখেতৰ গৱেষণা পুঁথিত মাজুলীত সত্ৰ পতাৰ বিৱৰণ দিছে। ‘During the 1st half of 17th century a new development took place in upper Assam : Aniruddhadev (1553-1626 AD) a disciple of Gopal Ata established a new Satra in Majuli island on the bank of the pond called Moamari Bil on the extreme western part of the island and began to peach among the fishing Community (Kaivarta) in habiting there’

**মায়ামৰা, মোৱামৰীয়া :** চৰিত পুঁথিত উল্লেখ নাথাকিলেও দত্তদেৱৰ বক্তব্যৰ প্ৰহণীয়তা আছে যিহেতু অনিৰুদ্ধদেৱৰ শিষ্যসকলক মোৱামৰীয়াহে বোলা হৈছিল। কিতাপে পত্ৰই আনকি বুৰঞ্জীতো মোৱামৰীয়া নামহে আছে। চিদানন্দদেৱে ১৯৩৩ চনত চৰিত পুঁথি প্ৰণয়ন কৰি তাত “মায়ামৰা” নামকৰণ কৰাৰ পিচতহে এই নামটো প্ৰচাৰ হৈছে। গতিকে মাজুলী মোৱামৰা বিলৰ পাৰত সত্ৰ পতাতো অমূলক নহয়। আনহাতে চিদানন্দদেৱে “মায়ামৰা” নামৰ উৎপত্তিৰ এটি সৰস যুক্তি দিছে। “খোৱাৰজাই অনিৰুদ্ধদেৱৰ মহত্বৰ প্ৰমাণ চাবলৈ এটা মাটি কলহৰ ভিতৰত পাণৰি ভৰাই ইয়াত কি আছে ক'বলৈ দিয়াত অনিৰুদ্ধদেৱে কালসৰ্প আছে বুলি ক'লৈ। সঁচাকৈয়ে তাৰ পৰা এটা ফেটিসাপ ওলাই আহিল। ৰজাৰ অনুৰোধত মায়াসৰ্প নিবাৰণ হ'ল আৰু তেতিয়াৰ পৰা মায়ামৰা নাম পালে। কাহিনীটো মায়ামৰা সকলৰ মুখে মুখে যদিও ই ইতিহাসসিদ্ধ নহয়।

আনজন চৰিতকাৰ উৎসৱানন্দ গোস্বামীয়ে এটি প্ৰহণযোগ্য বৰ্ণনা দিছে।

উত্তৰ হাটীৰ সমীপতে আছে বিল।

তাতে সৱে মোৱা মাছ বঞ্চে অবিকল।।

সেহি হুদ কোলে তেলা সত্র বিচক্ষণ ।

এতেকেসে মোরামৰা বোলয় বচন ॥

আকৌ মায়ামৰা নামৰ ক্ষেত্রত-

আৰ যিটো আনে লৈল শৰণ ভজন ।

মায়াপাশ ভক্তৰ হোৱে নিবাৰণ ॥

সিকাৰণে মায়ামৰা বোলয় নৃপগণ ॥

উৎসৱানন্দ দেৱৰ যুক্তি সমৰ্থন কৰি বেণুধৰ শৰ্মাদেৱে মোখনি মাৰিছে- “মোৱামৰা বিলৰ কানত থকা সত্রৰ নাম মোৱামৰা আৰু তাৰ মানুহখিনি মোৱামৰীয়া- এইটো লৌকিক স্থানবাচক আৰু মায়ামৰা নামকৰণ অলৌকিক গুণবাচক”। (১৯৬৮ চনত তিনিচুকীয়াত মটক সন্মিলনত দিয়া ঐতিহাসিক ভাষণ)।

অৱশ্যে দণ্ডদেৱে উল্লেখ কৰা মাজুলী সেই সময়ত নদী দীপ নাছিল। যোল শ শতিকাৰ আগৰ পৰা দিহিং আৰু ব্ৰহ্মপুত্ৰৰ মাজৰ V আকৃতিৰ উপনীপটোক মাজুলী বোলা হৈছিল। সেই সময়ত ব্ৰহ্মপুত্ৰ নদী মাজুলীৰ উভৰে বৰ্তমানৰ লুইত আৰু খেৰকটীয়া সুঁতিয়েদি বৈছিল আৰু মাজুলীৰ দক্ষিণ ফালেদি প্ৰবাহিত হৈ আছিল দিহিং আৰু কপিলী। ১৬৯১ খ্রীষ্টাব্দত গদাধৰ সিংহৰ বাজত্বকালত এটা ডাঙৰ বানপানী হোৱাত ব্ৰহ্মপুত্ৰই গতি সলাই দিহিঙ্গৰ লগত মিলিত হোৱাৰ বাবেই বৰ্তমানৰ মাজুলী নদী দীপ সৃষ্টি হ'ল বুলি ঠাবৰ কৰা হৈছে। (মাজুলী প্ৰস্থৰ সহায় লৈ)

নাহৰআটী সত্র স্থাপন : চৰিত পুঁথিৰ মতে বিষ্ণু বালিকুণ্ঠিব পৰা ১৬০৬ খ্রীষ্টাব্দত ডফলাৰ উপন্দ্ৰৰত থাকিব নোৱাৰি বৰ্তমান ডিক্ৰংৰ পূৰ্ব পাৰে বালিকুণ্ঠিব পৰা ২৫ কিঃমিঃ নিলগলৈ সত্র স্থানান্তৰ কৰা হয়। আনহাতে দণ্ডদেৱে মাজুলীৰ পৰাহে উভৰ পাৰলৈ সত্র স্থানান্তৰ কৰা হয় বুলি উল্লেখ কৰিছে।

ভূ-এগ্রসকলক দমন কৰাৰ পিচত বৰ্তমান বিহুৰীয়াৰ পৰা কন্দলী হৈ ইতিমধ্যে বেদখলকাৰীৰ দ্বাৰা নিঃচিহ্ন হোৱা পাভ বিজাৰ্ভলৈকে (য'ত মটক ভেটি আজিও বিদ্যমান) দিহিঙ্গীয়া ৰজাই মটক, আহোম আদি লোকক বহুবাইছিলহি। অনিৰুদ্ধদেৱে এই ঠাইখণ্ডতে নিৰাপদ স্থল হ'ব বুলি অনুভৰ কৰি বৰ্তমান নাহৰআটী থান অৱস্থিত স্থানলৈ সত্র স্থানান্তৰিত কৰে। বিহুৰীয়াৰ পৰা সেই ঠাইলৈ স্থলভাগ অভিন্ন আছিল কাৰণ ডিক্ৰং নদীখন বৰ্তমান বৈ থকা ঠাইত নাছিল। নাৰায়ণপুৰৰ কায়েদি বৈ গৈছিল। ১৮৯৬ চনৰ পৰাহে ডিক্ৰং গতি সলাই যেনিতেনি বৈ গৈছিল। বৰ্তমান নাহৰআটী থানৰ পূৰ্বত থকা মৰণেখনো সেই সময়ত বৈ যোৱা ডিক্ৰংহে।

চাৰিওফালে ওখকৈ চাৰি ঢাপ মাৰি শাৰী শাৰীকৈ কাৰোবাৰ মতে ৫০০ জোপা, কাৰোবাৰ মতে ৮০০ জোপা নাহৰগছ বোপণ কৰা হ'ল। তাৰ মাজত নামঘৰ, মণিকূট, চাৰি হাটী নিৰ্মাণ কৰাই সুন্দৰকৈ পথ বনোৱাৰো ব্যৱস্থা হ'ল। সত্রৰ ভিতৰত দক্ষিণ পশ্চিমত আৰু উভৰ দিশত তিনিটা পুখুৰী খন্দা হ'ল। পুখুৰীৰ পাৰতো নাহৰ পুলি ৰই এটা সুন্দৰ প্ৰাকৃতিক পৰিৱেশ সৃষ্টি কৰা হ'ল। পুখুৰীত নাগ মাৰিব তলৰ তাৰপত্ৰত বহ ঢালি পানী নুঁশকোৱাৰ ব্যৱস্থা কৰা হ'ল। তাৰোপৰি ৩০ ফুট বহল আৰু ওখকৈ ঢাপ মাৰি প্ৰায় ১৬ বিঘা মাটিৰ এটি পুখুৰী খন্দাইছিল যিটো বৰ্তমানেও আধা খন্দা অৱস্থাত ব'ল।

এইদৰে সুন্দৰ প্ৰাকৃতিক পৰিৱেশত সত্রভাগ নিৰ্মাণ কৰাই ১৫২৮ শকৰ আঘোন মাহৰ এটা শুভ দিনত সত্র ভাগ আনুষ্ঠানিক ভাৱে মুকলি কৰা হ'ল। নাহৰ গছৰে পৰিবৃত হোৱাৰ বাবে নামকৰণ কৰা হ'ল নাহৰআটী সত্র।

এই নাহরআটী সত্রেই আদ্যগুরুজনের ধর্মক্ষেত্র, কর্মক্ষেত্র আৰু সমাধিক্ষেত্রে পৰিবৰ্তিত হ'ল। নাহরআটীত থকা ২০ বছৰ কালত ধৰ্মাচাৰ্যজনে ১০ হেজাৰ লোকক শৰণ, ভজন দিয়াৰ উপৰিও তেৰাৰ সাহিত্য চৰ্চাই ইয়াত পূৰ্ণৰূপ পালে।

**সাহিত্য সন্তোষসমূহ :** (১) মাধৱদেৱৰ নামঘোষাৰ আৰ্হিৰে গীতা, পদ্মপুৰাণ, নাৰদীয় পুৰাণ আদি শ্লোক ভাঙ্গি ৮০৫ টি ঘোষাৰে এখনি অমূল্য পুথি ৰচনা, যাক মায়ামৰাসকলে ভাগৱত আখ্যা দিয়ে। নামকৰণ হ'ল “ভক্তি মঙ্গল ঘোষা”।

(২) ভাগৱতৰ চতুৰ্থ স্কন্ধৰ ২৫-৩১ লৈকে পুৰঞ্জন উপাখ্যান ভাঙ্গনি।

(৩) পঞ্চম স্কন্ধ ভাগৱতৰ প্রাঞ্জল ভাঙ্গনি।

(৪) ১৮২ ভাগ গীতেৰে এভাগী ভক্তিমূলক গীত শাস্ত্ৰ।

(৫) নিজ শাস্ত্ৰ (গদ্য ৰূপত)

ইয়াৰে নিজ শাস্ত্ৰৰ বাদে বাকীসমূহ ছপা হৈ ওলাইছে। গোপালদেৱে এভাগী গোপনীয় শাস্ত্ৰ প্ৰণয়ন কৰিবলৈ দিয়া দিহা অনুসৰি অনিৰুদ্ধদেৱে জীৱনৰ বিয়লি বেলাত সেই সময়ৰ শাস্ত্ৰ প্ৰণয়নৰ ধাৰা পদ ছন্দৰ বিপৰীতে গদ্য ছন্দত প্ৰণয়ন কৰে। এই শাস্ত্ৰভাগ পাৰমার্থিক তত্ত্ব লোৱা সকলেহে অতি গোপনে পাঠ কৰিবলৈ দঢ়াই দঢ়াই গুৰুজনে কৈ গৈছে বুলি পৰৱৰ্তী সত্ৰাধিকাৰ সকলে সদৰি কৰে। গতিকে এই শাস্ত্ৰ অ-মায়ামৰাতো বাদেই মায়ামৰা সকলৰো উচ্চ পৰ্যায়ৰ ভকতেহে এই শাস্ত্ৰ দেখা আৰু শুনাৰ অধিকাৰ লাভ কৰে। বছৰত এবাৰ মাঘ বা ফাগুন মাহৰ বাতি এভাগ সেৱা পাতি এই শাস্ত্ৰ সত্ৰাধিকাৰসকলে নিৰ্বাচিত কৰি থোৱা পাঠকেহে পাঠ কৰাৰ অনুমতি আছে। পাৰমার্থিক তত্ত্বপূৰ্ণ শাস্ত্ৰভাগ যাতে অশৰণীয়া সকলৰ হাতত পৰি মৰ্যদা হেৰুৱাব লগা নহয় তাৰ বাবেই বোধহয় এই ব্যৱস্থা। ড° ডম্বৰধৰ নাথ, ড° বীৰেন্দ্ৰনাথ গোৱায়ে ইয়াৰ এটা আভায দিচ্ছে।

শৰণ, যুগধৰ্ম, নিষ্কাম ভক্তি, জ্ঞান, বিজ্ঞান তদং, বহস্য, ন-বিধি ভক্তি, মায়া, ভক্তৰ শ্ৰেণী, ভক্তি ব্যভিচাৰ আদি বিভিন্ন পাৰমার্থিক তত্ত্বমূলক বিষয় মূল শ্লোকৰ উদ্ভূতিৰে সংস্কৃত আৰু অসমীয়া দুয়োটা ভাষা ব্যৱহাৰ কৰি গদ্যত প্ৰকাশ কৰা এইখন ব্যতিক্ৰমী গ্ৰন্থ।

১৬২৬ খ্রীষ্টাব্দত পুহ মাহৰ ১১ তাৰিখে মায়ামৰাসকলৰ আদ্যগুৰুজনে বৰ্ণাত্য জীৱনৰ সামৰণি পেলাই নৰনাট সামৰে। পিতৃৰ ইচ্ছানুসৰি বৰপুত্ৰ কৃষ্ণদেৱে ধৰ্মাচাৰ্য হৈ তিনি বছৰ থকাৰ পিছত অসুবিধা পাই পূৰ্বে অনিৰুদ্ধদেৱে সত্রৰ বাবে খুঁটি পুতি নিৰ্বাচিত কৰি অহা দিহিঙ্গৰ পাৰলৈ সত্রভাগ স্থানান্তৰিত কৰে। নাম দিয়া হ'ল খুতিয়াপোতা সত্র। এই খুতিয়াপোতা সত্রই চূড়ান্ত উৎখনৰ লগে লগে বেলি মাৰ যোৱাৰো সাক্ষ্য বহন কৰিছে।

**নাহরআটী থান (১৬২৯) :** সত্র ভাগ দক্ষিণ পাৰলৈ উঠাই নিয়াৰ পিচতেই নাহরআটী সত্রৰ পৰিচয় হেৰাই গ'ল। ইয়াতেই অনিৰুদ্ধদেৱে সমাধিৰ লগতে একালৰ প্ৰিয়সখী পৰৱৰ্তী সময়ত বৈৰী বৰ যদুমনিদেৱৰো বিশেষ পৰিস্থিতিত সমাধিস্থ কৰা হৈছিল। সেয়েহে এই স্থান সত্রৰ পৰা থানলৈ পৰিবৰ্তিত হ'ল যদিও বিষু বালিকুপ্পিৰ দৰে একেই অৱস্থা প্ৰাপ্ত হ'ল। হাবি জংঘলেৰে পৰিপূৰ্ণ হৈ বনৰীয়া জীৱ জন্মৰ আবাসস্থল হ'লগৈ। তাৰ মাজতে কেইজনমান সেৱকে অশেষ কষ্ট কৰি হাবিৰ মাজেদি লুংলুঁগীয়া বাট উলিয়াই গুৰুজনৰ সমাধিত চাকি বন্তি দি থাকিল। দূৰণিৰ পৰা অহা সেৱক সকলেও ভয়ে ভয়ে সেৱা কৰি লগত অনা দ্ৰব্যবস্থ ভালেখিনি আঁতৰত মুকলি ঠাইত গ্ৰহণ কৰে। এইদৰে সুদীৰ্ঘ ৩০০ বছৰ অতিক্ৰম কৰিলে।

অৱশ্যে এই পৰিস্থিতি উদ্ভৱৰ কাৰণে নথকা নহয়। এক দেউ, এক সেৱ, এক বিনে নাই কেউ মন্ত্ৰত দীক্ষিত হৈ নামঘৰ পাতি মাহ প্ৰসাদ খাই এটা সহজ সৰল জীৱন যাপন কৰা মায়ামৰাসকলে ‘মৰি যাওঁ মৰি যাওঁ

গুৰুৰ খণ্ড সুজি যাওঁ” ধ্বনিৰে নিজৰ বঙ্গ আহোম স্বৰ্গদেউৰ বিৰুদ্ধে অস্ত্ৰ ধৰি ৩৭ বছৰ কাল মৰণ পণ সংগ্ৰাম কৰিব লগা হ'ল। লাখ লাখ শিয়্যৰে সৈতে চূড়ান্ত শিখৰত উপনীত হোৱা খুটিয়াপোতা সত্ৰ উছন হ'ল। ধৰ্মাধিকাৰ হ'বলৈ কোনো জীয়াই নাথাকিল। ৮ লাখ মায়ামৰাই নিজৰ জীৱন হেৰুৱাৰ লগা হ'ল। জীয়াই থকাসকলো পৰ্বতে পাষণ্ডে পলাই থাকি কোনোমতে প্ৰাণটো বচাই ৰাখিলে। মায়ামৰা সত্ৰসমূহৰ অনিবৰ্দেৰ বংশধৰ সকলো নিপাত হ'ল। গতিকে ধৰ্মসন শূণ্য হোৱাৰ বাবে বাচি থকা সেৱকসকলে গুৰুবিহীন হৈ দিক্কবিদিক অন্ধকাৰ দেখিলে যিহেতু তেওঁলোকৰ সমাজখনৰ মূল চালিকা শক্তি গুৰসকলেই। তেওঁলোকে গুৰুক সাক্ষাৎ ভগৱান বুলি ভাৱে।

গুৰুবিহীন হোৱা যান্ত্ৰণাৰ উপশম ঘটাবলৈ আগবাঢ়ি আহিল আউনীআটীয় সত্ৰাধিকাৰ প্ৰাণহৰিদেৰ। তেওঁলোকক এজন সত্ৰাধিকাৰ দিশান্ত কৰিবৰ বাবে সত্ৰাধিকাৰ গৰাকীয়ে ৰজা গৌৰীনাথ সিংহক আহ্বান জনালে। ৰজাদেৱেও সঁহাৰি জনাই উত্তৰাধিকাৰী এজন বিচাৰিবলৈ কোৱাত নগা পাহাৰত লুকাই থকা পীতাম্বৰদেৱক বিচাৰি পোৱা হ'ল। মণিবাম দেৱানৰ বুৰঞ্জী বিবেক বৰত্তৰ মতে “পীতাম্বৰদেৱ অনিবৰ্দেৱ ভাতৃৰ জীয়াৰী ফালৰ নাতি। তেওঁকেই ধৰ্মসনত বহুৱাই ৰজাই মাজুলীৰ অঞ্চি চাপৰিত সত্ৰ পাতি দিয়ে। এই সত্ৰভাগ শেষত চাৰুৱাৰ দিনজান নদীৰ পাৰত দিনজয় সত্ৰ নামে প্ৰতিষ্ঠিত হোৱাত তাৰ পৰাই পুলি পোখা মেলি বৰ্তমান বাৰখনমান সত্ৰ হৈছেগৈ।

১৯৩৩ চনত এই সত্ৰ অধিকাৰ চিদানন্দদেৱে প্ৰণয়ন কৰি যোৱা চৰিত পুথিভাগ অষ্টাদশ অধিকাৰ হৃদয়ানন্দই ছপা কৰি দিয়াত পুনৰ মায়ামৰা ভক্তসকলৰ মাজত নতুন জাগৰণ আহিল। ইয়াতে সন্তোষিত হৈ সত্ৰাধিকাৰজনে অনিবৰ্দেৱ জন্ম আৰু সমাধিস্থান বিচাৰি বড়িগাঁও নামঘৰ পালেছি। ইয়াতেই তেখেতৰ মৃত্যু হোৱাত বৰপুত্ৰ বৈষ্ণৱানন্দক স্থানীয় ৰাইজে জন্মস্থানতে ১৪ বিঘা মাটিৰে সত্ৰ নিৰ্মাণ কৰি দিয়াত সুদীঘ ৩২৯ বছৰৰ মূৰত বিষ্ণু বালিকুঞ্জে প্ৰাণ পালে। লগে লগে নাহৰআটী থানেও নতুন জীৱন পালে। সত্ৰলৈ অহা ভক্তগন থানলৈও অহাত থানভাগৰ পৰিবৰ্তন আহিল।

১৯৩৫ চনৰ পিচত থানৰ নামত এটি সৰু নামঘৰ আৰু গুৰুৰ আসন প্ৰতিষ্ঠা কৰা হ'ল। অনিবৰ্দেৱ সমাধিক্ষেত্ৰ বেঢ়ি তাতে চাকি বস্তি জলোৱাৰ ব্যৱস্থা হ'ল যদিও চাৰিওফালে কেৱল নাহৰ গচ্ছৰ মাজত অলপ মান মুকলি ঠাই। বৰ্তমান দুলিয়াজানৰ টিলিঙা মন্দিৰত শ শ টিলিঙা অঁৰাৰ নিচিনাকৈ থান ভাগতে নাহৰ গচ্ছৰ পাতবোৰত শ শ ৰূপৰ ফুল গুজি থোৱা দেখিবলৈ পোৱা গৈছিল। তাৰ এপাহ ফুলো কোনৈও নিনিয়ে। দূৰ-দূৰণিৰ ভক্ত সকলে মনোকামনা সিদ্ধিৰ উদ্দেশ্যে এই ৰূপৰ ফুলবোৰ আগবঢ়াই কিন্তু সংৰক্ষণৰ ব্যৱস্থা নথকাত নাহৰ গচ্ছতি গুজি হৈ যায়। আমি ৭০ দশকৰ শেষৰফালে থান চাবলৈ গৈ সেই দৃশ্যাই প্ৰত্যক্ষ কৰিছিলো। নাহৰ গচ্ছৰ মাজেদি এটা সৰু ৰাষ্ট্ৰাই থানলৈ যাব লাগিছিল।

অৱশ্যে ১৯৬৫ চনত থান সংৰক্ষণ কমিটি গঠন হোৱাত থানভাগে আধুনিকতাৰ পৰশ পালে। দ্বিতীয়খন কমিটি থান উন্নয়ন কমিটি। ১৯৮৬ চনৰ ৯ মাৰ্চৰ পৰা দুয়োখন কমিটি একত্ৰিত কৰি শ্ৰীশ্রী অনিবৰ্দেৱ থান উন্নয়ন কমিটি নাম দি উক্ত কমিটিখনে থানভাগ উন্নতিৰ অৰ্থে সৰ্বতো প্ৰকাৰ চেষ্টা অব্যাহত ৰাখিছে। বৰ্তমান থানভাগ চৰকাৰী অনুদান লাভ কৰি এখন জাকতজিলিকা থানলৈ পৰিবৰ্তিত হৈছে। মাঘ মাহৰ পৰা বহাগ মাহলৈ উজনী অসমৰ ১৩ খন জিলাৰ অনেক ভক্ত থানলৈ আহে।

বৰ্তমান থানত ২ ভাগ নামঘৰ আৰু মণিকূট, আলহী ঘৰ, বাটচ'ৰা আদিয়ে শোভা বৰ্দ্ধন কৰিছে। তাৰোপৰি ভক্ত সকলৰ সিদ্ধান্ত গ্ৰহণৰ বাবেও ভালেকেইটা সৰু সৰু গৃহ নিৰ্মাণ কৰা হৈছে। আদ্যগুৰজনৰ সমাধিভাগ প্ৰায়

১ কঠা মাটি পকী বের দিয়া হৈছে। উক্ত স্থানলৈ কেৱল আধ্যাত্মিক ভাষাপন্থ ভক্তসকলহে যাব পাৰে। যাত্ৰীসকলে সমুখতে চাকি বন্তি দিয়াৰ ব্যৱস্থা আছে। অনিৰুদ্ধদেৱৰ সমাধিৰ ভৱিৰ ফালে বৰ্যদুমনিদেৱৰ সমাধিও নিৰ্মাণ কৰা হৈছে।

তাৰোপৰি থানৰ ১৩ বিঘা মাটি এখন হাইস্কুল পতাৰ বাবে দান কৰা হৈছে। উক্ত ভূমিত বৰ্তমান এখন চৰকাৰী উচ্চতৰ মাধ্যমিক বিদ্যালয় গঢ়ি উঠিছে। থান ভাগ বৰ্তমান মায়ামৰা সকলৰেই নহয় বৰঞ্চ আ-মায়ামৰা সকলেও থানখনলৈ সেৱাৰ দ্রব্য আগবঢ়াই।

থানভাগ এখন জাকতজিলিকা থানত পৰিগত হওক, এয়াই আমাৰ কামনা।

প্ৰৱন্ধ লিখকৰ ইতিমধ্যে প্ৰকাশিত পুঁথি ৪ শ্ৰীশ্রী গোপালদেৱ, শ্ৰীশ্রী অনিৰুদ্ধদেৱৰ সাম্যবাদী ধৰ্মাদৰ্শ আৰু মায়ামৰা বৈষ্ণৱ সমাজ।

## ধর্ম, বিজ্ঞান আৰু সমাজ ব্যৱস্থা

ধর্ম আৰু বিজ্ঞান মানৰ সমাজৰ বাবে দুয়োটাই অপৰিহার্য। ধৰ্মই সৎ আৰু শৃংখলাবন্ধ তথা আধ্যাত্মিক চিন্তা-চৰ্চাবে পৰিপুষ্ট জীৱন কটাবৰ বাবে পথ নিৰ্দেশনা দিয়ে য'ত দয়া, ক্ষমা আদি মানৱীয় গুণবোৰ অৰ্তনিহিত হৈ থাকে। আনন্দাতে বিজ্ঞানে নিত্য নতুন আৱিষ্কাৰেৰে যুগৰ লগত খাপ খুৱাই এটা উন্নত যুক্তিনিষ্ঠ মানবিশিষ্ট মন লৈ জীৱন নিৰ্বাহ কৰাৰ সকলো সুবিধা আগবঢ়ায়। ধর্ম অনাদি কালৰ পৰা প্ৰাহমান, বিজ্ঞানৰ জয়যাত্রা বহুদিনীয়া নহয়। যোৱল্ল শতিকাৰ পৰা সামান্য ভাৱে আগবঢ়াটি বৰ্তমান চূড়ান্ত শিখৰত অৱস্থান কৰিছে। অৱশ্যে প্ৰাচীন বৈদিক যুগত বিশেষকৈ ঝক্ক বেদত পদাৰ্থ বিজ্ঞান আৰু জ্যোতিৰ্বিজ্ঞানৰ সমল পোৱা যায়। যদিও সেইয়া আধুনিক বিজ্ঞানৰ সংজ্ঞাৰ আওতাত নপৰে।

দেখাত ধর্ম আৰু বিজ্ঞানৰ এখন শীতল যুদ্ধ চলি থকা যেন লাগে। কাৰণ বিজ্ঞানীসকলৰ বহুতৰ মতে ধৰ্মৰ আওপুৰণি চিন্তা-চৰ্চা আৰু ভেদাভেদে সমাজ ব্যৱস্থাত গতিশীলতা অনাৰ পৰিবৰ্তে ক্ষতি সাধন কৰিছে। সেয়াহে প্ৰায়সকল বিজ্ঞানীয়ে প্ৰকাশ্যে ধৰ্মীয় মতবাদ আৰু দৰ্শনসমূহ নস্যাং কৰি ঈশ্বৰ নামানে বুলি মতামত দি ধৰ্মীয় উপাসনাস্থলীসমূহ সততে বৰ্জন কৰি চলে। আনন্দাতে ধৰ্মীয় দৰ্শনৰ প্ৰবন্ধাসকলৰ বক্তব্য “বিজ্ঞানে মানৱজাতিক আধ্যাত্মিক দৰ্শন অৰ্থাৎ ঈশ্বৰমুখী হোৱা দিশটোৱ পৰা আঁতৰাই আনি সম্পূৰ্ণৰূপে ভোগবাদী আৰু বস্তুবাদী কৰি পেলাইছে যাৰ ফলত মানুহে সামাজিক অপৰাধ কৰিবলৈ কুঠাবোধ নকৰা হৈছে।”

অৱশ্যে এই অঘোষিত মতান্ত্ৰ চলি থাকিলোও ধৰ্ম আৰু বিজ্ঞানৰ মাজত এক এৰাব নোৱাৰা সম্পর্কহে আছে। বিজ্ঞানী আইনস্টাইনৰ মতে “ধৰ্ম অবিহনে বিজ্ঞান খোৱা আৰু বিজ্ঞান অবিহনে ধৰ্ম অন্ধ।”। তেওঁৰ মতে বিজ্ঞানৰ জয়যাত্রা অব্যাহত ৰাখিবলৈ হ'লৈ ধৰ্মৰ সহায় ল'ব লাগিব। এক কথাত ক'বলৈ হ'লৈ য'তেই বিজ্ঞানৰ জয়যাত্রাৰ অশ্বমেধ ঘোৱা থমকি ৰয় তাৰ পৰাই ধৰ্মই গতিপথত আগবাঢ়ে।

বিজ্ঞানকো পথ নিৰ্দেশনা দিয়া ধৰ্মৰ গুণাগুণেই বা কি? ধৃ ধাতুৰ পৰা ধৰ্মৰ উৎপত্তি। ইয়াৰ অৰ্থ ধাৰণ কৰা। অৰ্থাৎ ধৰ্ম হ'ল জীৱন-ধাৰণৰ এক অৱলম্বন যাৰ দ্বাৰা সৰ্বশক্তিমান ঈশ্বৰক সাধনা কৰি মানসিক প্ৰশান্তি লাভ কৰা যায়। আধ্যাত্মিক চিন্তাৰ প্ৰসাৰ ঘটাই মনটোক ঈশ্বৰমুখী কৰি তুলিবলৈ, অশান্ত মনক শান্ত কৰিবলৈ, অসৎ চিন্তা, অসৎ কৰ্মৰ পৰা মনটোক আঁতৰত ৰাখিবলৈ ধৰ্মৰ প্ৰয়োজন। তাৰোপৰি মানসিক অশান্তিৰ পৰা পৰিত্রাণ পাবলৈ বা মনৰ উচ্চ অভিলাষ পূৰণৰ বাবে ধৰ্মক অৱলম্বন কৰা হয়। মনুস্মৃতিয়ে ধৰ্ম অৱলম্বনৰ দহটা পথ নিৰ্দেশনা এনেভাৱে দিছে-

ধৃতি ক্ষমা দমোৎস্তেয় শৌচমিত্ৰিয়া নিগ্ৰহ

ধী বিদ্যা সত্যমত্ৰেৰে দশকং ধৰ্ম লক্ষণ ।।

এই দহটা লক্ষণৰ এটা চমু আভাস দিবলৈ চেষ্টা কৰা হৈছে।

- (১) ধৃতি : মানৰ জীৱনটো সুখ-দুখ, আনন্দ-বিযাদ, শান্তি-অশান্তিৰ সমষ্টি। গতিকে গীতাৰ ভাষাত যি দুখ শোকতো ভাগি নপৰি ধৈৰ্যৰে অতিক্ৰম কৰিব পাৰে তেঁৰেই অৱশ্যেত ভগৱানৰ কৃপা লাভ কৰে।
- (২) ক্ষমা : অপকাৰ কৰা জনৰ ওপৰত প্ৰতিশোধ ল'বলৈ চেষ্টা কৰাৰ বিপৰীতে ক্ষমা কৰিলেহে মহত্ব প্ৰকাশ পায়।
- (৩) দম : নিজৰ ইন্দ্ৰিয়সমূহৰ অধীন হৈ লোভ, মোহ, কাম, ক্ৰেত্ব আদি বিপূৰ আজ্ঞাবাহী হোৱাৰ বিপৰীতে ইন্দ্ৰিয়সমূহ দমন কৰি মনটোক বিকাৰহীন কৰি তোলাটোৱেই দম।
- (৪) অস্তেয় : ‘পৰ দৰে লোভে যিটো সেহিসে দুৰ্জন’ কথায়াৰ উপলক্ষি কৰি চুৰিৰ দৰে অসৎ কাৰ্যৰ পৰা বিৰত থকাতো ধৰ্মৰ লক্ষণ। সৎ ভাৱে উপাৰ্জন কৰাটোৱেই অস্তেয়।
- (৫) শৌচ : ‘আচাৰো পৰম ধৰ্ম’। গতিকে শৌচাচাৰৰ যোগে বিভিন্ন কাৰণত অশুচি হোৱা দেহাটোক স্থান

আদিরে শুচি কৰাৰ লগতে মনৰ মাজত থকা মলিবোৰো সৎ চিন্তাবে মনটোক শুচি কৰি লোৱাটো ধৰ্মৰ এক বিশেষ লক্ষণ।

(৬) ইন্দ্ৰিয় নিগ্ৰহঃ মানুহে নিজৰ সুখ ভোগৰ বাবে অনেক অপকৰ্মত লিপ্ত হয়। গতিকে ইন্দ্ৰিয়সমূহ নিগ্ৰহ কৰিলে সংভাৰে জীৱন যাপন কৰিব পৰা যাব।

(৭) ধীঃ শাস্ত্ৰাদিৰ জ্ঞান আহৰণ কৰি তত্ত্বদৰ্শী হ'ব পাৰিলে ঈশ্বৰ আৰাধনাৰ প্ৰকৃত তথ্য উপলব্ধি কৰিব পাৰে। যাৰ আত্মজ্ঞান থাকে সেইয়া বিদ্যা আৰু আত্মজ্ঞানহীনেই হ'ল অবিদ্যা। বিদ্যাই অবিদ্যাক আঁতৰ কৰি জীৱাত্মাৰ সৈতে পৰমাত্মাৰ সম্পর্কৰ সন্ধান দিছে।

(৮) ক্ৰেধঃ তম গুণৰ পৰাই ক্ৰেধৰ উৎপত্তি। ক্ৰেধে মানুহক সৰ্বনাশ কৰিব পাৰে। গতিকে ধৰ্মজ্ঞান লাভ কৰিবলৈ হ'লে ক্ৰেধ সম্বৰণ কৰাৰ শক্তি আহৰণ কৰিব লাগিব।

(৯) সত্যঃ সত্যাই ব্ৰহ্ম অৰ্থাৎ য'ত সত্য থাকে তাতেই ভগৱান বিৰাজ কৰে। গতিকে সত্যবাদী হোৱাটো ধৰ্মৰ এক প্ৰধান লক্ষণ।

আনহাতে বিজ্ঞান বুলিলে আমি বৈদিক যুগৰ আৰ্য্যত্ব, ৰোহিণী, ভাস্তুৰ আদিৰ দৰে জ্যোতি বিজ্ঞানীৰ পৰা আৰস্ত কৰি ১৬শ শতিকাত গেলিলিওৱে নিজে দূৰবীণ যন্ত্ৰ সাজি পৃথিবী আৰু গ্ৰহ নক্ষত্ৰৰ স্থিতি সম্পর্কে দিয়া মতবাদলৈকে আৰু তাৰ পৰা আৰস্ত কৰি বৰ্তমান বিজ্ঞানে চূড়ান্ত অৱস্থা পোৱা পৰ্যায়লৈকে সকলো বিলাকেই ধৰিব লাগিব। বিজ্ঞানৰ অগ্ৰগতিয়ে এনে এক চৰম পৰ্যায় পাইছেগৈ যে বিশ্বৰ মানৰ সমাজৰ একাংশই ঈশ্বৰৰ অস্তিত্বক অস্থীকাৰ কৰি তাৰ ঠাইত বিজ্ঞানিসকলকে সৰ্বশক্তিমান ৰূপে অভিহিত কৰিবলৈও কুঠাবোধ কৰা নাই। নিউৰ বিজ্ঞানী কাৰ্জৱেইলে তেওঁৰ “Age of the spiritual Machine” নামৰ প্ৰস্তুত উল্লেখ কৰিছে যে, “২০১৯ চনত প্ৰতি চেকেণ্টুত দহ লক্ষ কোটি গণনা কৰা কম্পিউটাৰ বিজ্ঞানিসকলে তৈয়াৰ কৰিব। ২০২৯ চনত এনে কম্পিউটাৰ দহ হাজাৰ মানৰ মগজুৰ সমান হ'বগৈ যাৰ দ্বাৰা মানুহে নিজে কাম নকৰি ৰবটৰ দ্বাৰা কাম কৰাৰ পাৰিব।” প্ৰযুক্তিবিদ্যাৰ এই উদ্ভাৱনীবোৰে যেনেকৈ মানৰ সমাজৰ সুখ স্বাচন্দ্ৰ সীমাহীন পথলৈ গতি কৰিছে তাৰ বিপৰীতে বছতো অশনি সংকেত কঢ়িয়াই আনিছে। এই আৰিঙ্কাৰবোৰে বিশ্বৰ উন্নত আৰু উন্নয়নশীল দেশসমূহৰ কোটি কোটি মানুহক কৰ্মহীন কৰি তুলিব যিটো অত্যন্ত উদ্বেগজনক। উদাহৰণস্বৰূপে এটা মাথাউৰি নিৰ্মাণ কৰোতে হাজাৰ হাজাৰ বনুৱাৰ প্ৰয়োজন হৈছিল আৰু শিক্ষা-দীক্ষা নথকা দৰিদ্ৰ বনুৱাসকলে এইদৰেই কৰ্ম সংস্থাপন পাইছিল। বৰ্তমান তেনে কাৰ্য সম্পাদন কৰিবৰ বাবে কৰ্মীৰ কোনো প্ৰয়োজন নাই, কেইখনমান ড্ৰেজাৰেই যথেষ্ট।

এতিয়া আমি আহো বৰ্তমান সমাজ ব্যৱস্থাত ধৰ্ম আৰু বিজ্ঞানৰ ভূমিকা কি? বিজ্ঞানে আমাক জীৱনটো উপভোগ কৰিবলৈ সীমাহীন সমল দিছে, কিন্তু মানসিক শাস্তি দিব পাৰিছে জানো? পৰা হ'লে বৰ্তমান সমাজত হত্যা, লুঠন, ধৰ্যণ আদিৰ দৰে চৰম অপৰাধজনিত কৰ্মবোৰ সম্পাদিত নহ'লহেতেন। তাৰোপৰি দয়া, ক্ষমা, মানৱতা আদি গুণবোৰ গৱেষণাগাবত প্ৰস্তুত কৰিব নোৱাৰি। এই গুণবোৰ আহৰণ কৰিবৰ বাবে ইতিমধ্যে ধৰ্মৰ সংজ্ঞাত উল্লেখিত আধ্যাত্মিক চিন্তা প্ৰসূত ধৰ্মীয় ভাৱনাৰ সৈতে সংযুক্ত হ'ব লাগিব। স্বামী বিবেকানন্দই এই দিশত এটি সুন্দৰ উদাহৰণ আগবঢ়াইছে। আধুনিক বিজ্ঞানে এখন শক্তিশালী বুলড'জাৰ নিৰ্মাণ কৰিব পাৰে কিন্তু সেইখন চলাই নিয়া অৱস্থাত বাস্তাত চুচৰি থকা কণমানি শিশুটিৰ গাৰ ওপৰেদি চলাই নিনিবৰ বাবে যি নৈতিকতা বা মানৱীয়তাৰ প্ৰয়োজন, সেই শিক্ষা চালকজনক বিজ্ঞানে দিব নোৱাৰে। তাৰোপৰি বিজ্ঞানে যিবোৰ পৰমাণু বোমা তৈয়াৰ কৰিছে, সেইবোৰে মুহূৰ্ততে বিনন্দীয়া সৃষ্টিখন ধৰংস কৰিব পাৰে, কিন্তু সেই বিজ্ঞানে এজন মানুহৰ জীৱন ঘূৰাই দিব পাৰিবনে? তদুপৰি মানৰ সমাজ সম্পূৰ্ণভাৱে প্ৰযুক্তিবিদ্যাৰ ওপৰত নিৰ্ভৰশীল হোৱাৰ আগলৈকে কৰ্মীসকলে যথেষ্ট শাৰিকৰীক পৰিশ্ৰম কৰিব লগা হৈছিল। বৰ্তমান বিজ্ঞানে এই পৰিশ্ৰমবোৰৰ পৰা বহু পৰিমাণে বেহাই দিছে। ফলস্বৰূপে এতিয়া সকলোৰে হাতত অফুৰন্ত সময়। এই সময়বোৰ অপব্যৱহাৰ কৰি মানুহ এলেৰো, আৰামপৰিয় হৈ পৰিছে আৰু ফলত মেদ বহুলতা, বহুমুত্ৰ, গাঁঠিব বিষ আদি অনেক বেমাৰৰ চিকাৰ হৈছে।

আমাৰ দৈনন্দিন খাদ্য তালিকাত ফৰমেলিন, কাৰ্বাইড, বিভিন্ন কীটনাশক দ্রব্য আৰু শৰীৰৰ বাবে অপকাৰী অনেক বাসায়নিক দ্রব্যৰ অপপঞ্চাগেৰে অন্তৰ্ভুক্ত হোৱাৰ বাবে নিত্য নতুন বিভিন্ন দুৰাবোগ্য ব্যাধিৰ আক্ৰান্ত হৈ বহুতো সন্তাননীয় লোকেও অকালতে প্রাণ এৰিব লগা হৈছে। এনে বহু উদাহৰণ আছে যিবোৰৰ যোগেন্দি বিজ্ঞানে মানবজাতিক ধৰ্মসৰ পথলৈ আগবঢ়াই নিছে।

বিজ্ঞানক অভিশাপ বুলি ভবাৰ বিপৰীতে আশীৰ্বাদ বুলি ভাৰিবৰ পৰ্যায় পোৱাৰলৈ হ'লে ধৰ্মৰ সহায় ল'বই লাগিব। তাৰে এটি উদাহৰণ হ'ল বিশ্বৰ প্ৰথম পাৰমাণবিক বোমাৰ প্ৰস্তুতকাৰী সকলৰ পিতৃস্বৰূপ পদার্থবিজ্ঞানী J. Roberloppem Heimer য়ে কান্দি উঠিছিল যেতিয়া তেওঁৰ নিজৰেই সৃষ্টি আণৰিক বোমাৰে হিৰোচিমা আৰু নাগাচাকিৰ লাখ লাখ মানুহৰ প্রাণ লৈছিল। তেওঁ ভাৰতীয় দৰ্শনৰ গীতাৰ পৰা প্ৰেৰণা লৈ কৈছিল-“Now I am become death destroyer of the World.” তেওঁৰ দৰে এই মানৱীয় দৰ্শনসমূহ বিজ্ঞানৰ সৈতে একাত্মবোধ হ'ব পাৰিলেই তাৰ পৰা সমাজলৈ আমূল পৰিবৰ্তন আহিব। তেনে চিন্তাবে বিশ্বৰ মানৱতীবাদী বিজ্ঞানীসকলে আধ্যাত্মিকতাৰ সৈতে বিজ্ঞানৰ মিশ্রণৰ প্ৰয়োজনীয়তা উপলব্ধি কৰিছে। বিখ্যাত মহাকাশ বিজ্ঞানী কাৰ্ল ছাগনৰ উক্তি “বিজ্ঞান আধ্যাত্মিকতাৰ সৈতে সামঞ্জস্যপূৰ্ণহি নহয়, ই আধ্যাত্মিকতাৰ গভীৰ উৎস।”

আধুনিক সমাজ ব্যৱস্থাত আধ্যাত্মিকতাৰ দৰ্শনসমূহেও সুফল দিব নোৱাৰিব যদিহে ইয়াত যুগোপযোগী সংস্কাৰসমূহ অন্তৰ্ভুক্ত নহয়। সংস্কাৰ বন্ধ পানী নহয় বৰঞ্চ ই চিৰ প্ৰৱাহিত। গতিকে ইয়াৰ প্ৰৱাহ বন্ধ কৰিবলৈ গ'লে বিষাক্তহে হ'ব। আমাৰ দেশত অন্য ধৰ্মৰ কথা নকওঁ বিশেষকৈ হিন্দু সমাজত প্ৰাচীন ঋষি-মুনি সকলে কিছুমান সামাজিক সংস্কাৰ প্ৰৱৰ্তন কৰি গৈছিল। সেই সময়ত সেইবোৰেই সমাজ ব্যৱস্থাৰ লগত খাপ খাইছিল। বৰ্তমান সেই সমাজ ব্যৱস্থাত আমূল পৰিবৰ্তন ঘটিছে। এটা উদাহৰণ দিয়া হওক- আমাৰ পূৰ্ব পুৰুষসকলে মাটিৰ চৌকাত খৰিবে ভাত বান্ধি খাইছিল। আমি যদি বোপা-ককাৰ নিয়ম এৰিম কিয় বুলি যুগোপযোগী সুন্দৰকৈ নিৰ্মাণ কৰা গৃহৰ মাৰ্বল পাথৰৰ মজিয়াত জুই ধৰি বন্ধনৰ ব্যৱস্থা কৰো তেতিয়া যি অৱস্থা হ'ব, পুৰণিকলীয়া সমাজ ব্যৱস্থাবোৰো চলি থাকিবলৈ দিলে একেই অৱস্থা হ'ব। সমাজৰ উচ্চ সম্প্ৰদায়ৰ লোকসকলৰ জাতটো ইমান থুনুকানে যে কোনোৰা এজন সদস্যই অসামাজিক কৰ্ম কৰিলেই তেওঁ জাত এৰি বিজতৰীয়া হ'ব। কোনো পুত্ৰ বা কন্যাক পিতৃ-মাতৃয়ে সমাজ ব্যৱস্থাৰ বিৰুদ্ধে যোৱা কৰ্ম কৰিবলৈ প্ৰেৰণা নিদিয়ে আৰু সমাজেও তেওঁক উৎসাহিত নকৰে। তথাপি সমাজ ব্যৱস্থাক ভ্ৰকৃতি দেখুৱাইয়ে হওক বা উপায়হীন হৈ হওক তেনে অসামাজিক কৰ্ম কৰে তেওঁলোকক নীতি-নিয়মৰ মাজেন্দি সমাজভুক্ত কৰাৰ প্ৰয়োজন, ই সময়ৰ আহান। ইয়াক আমি স্বীকাৰ কৰিবই লাগিব। সোণ জুইত পুৰিলে ক'লা নহয় বৰঞ্চ উজ্জলহে হয়।

# নৰবৈষণৰ ধৰ্মত সংহতি বিভাজন

খৃষ্টীয় ষষ্ঠ শতিকাত তামিল দেশত ভূমিষ্ঠ হোৱা ভাগৰত কেন্দ্ৰীক ভক্তি ধৰ্ম ১৪ শ শতিকাত উত্তৰ ভাৰতলৈ সম্প্ৰসাৰিত হ'ল। ১৫ শ শতিকাৰ শেষাৰ্থত এই ভক্তি ধৰ্মৰ সৌঁত অসমলৈ বোৱাই আনিলে এগৰাকী যুগান্তকামী মহাসন্তুষ্টি। ইতিমধ্যে ধৰ্মৰ নামত টেটুলৈকে পোত খোৱা ব্যভিচাৰৰ অৱসান ঘটাই এই যুগদ্রষ্টাজনে এক নতুন পথৰ সন্ধান দিলে। এই পথ ভক্তিৰ পথ, এই পথ মানৱতাৰ পথ আৰু এই পথ জটিল আৰু ব্যয়বহুল ব্যৱস্থাৰ মাজেদি অনেক দেৱ-দেৱীক অৰ্চন-বন্দন কৰা পথৰ বিপৰীতে সহজ-সৱল, অনাড়ম্বৰ ভাৱে ঈশ্বৰ কৃষকে ভজনা কৰাৰ পথ। এক শৰণ হৰিনাম ধৰ্মৰ মাজেৰে জীৱক মোক্ষ লাভৰ পথ নিৰ্দেশনা দিয়া এইজন ধৰ্মগুৰু অসমৰ জন মানসত নৈতিক, আধ্যাত্মিক, সামাজিক আৰু সাংস্কৃতিক দিশৰ গুৰুৰ কপেও বন্দিত হ'ল। গুৰুজনে অসমৰ অন্তঃজীৱন আৰু বহিঃজীৱনৰ সৰ্বাত্মক পৰিবৰ্তন সাধন কৰি আকলেই নৱজাগৰণৰ সৃষ্টি কৰি গ'ল। এই মহান প্ৰতিভাধৰ জনেই হ'ল অসমৰ জনমানসত সৰ্বকালৰ সৰ্বশ্ৰেষ্ঠ তথা মহাপুৰুষ বিশেষণেৰে বিভূষিত শ্ৰীমন্ত শক্তিৰদেৱ।

মাৰ্ক্স, লেনিন আদি সমাজবাদৰ প্ৰবক্তা সকলতকৈও বহু আগেয়ে শক্তিৰদেৱে অসম ভূমিত সমাজবাদৰ বীজ অংকুৰিত কৰি পৰ্বত-ভৈয়াম, জাতি-উপজাতি সকলোকে একতাৰ ডোলেৰে বান্ধি ধৰ্ম বিলাইছিল। সেই উদ্দেশ্যে নগা, গাৰো, মিৰি, যৱন সকলোকে ধৰ্মৰ ডোলেৰে বান্ধিছিল। গুৰুজনে আশা কৰিছিল তেৰাৰ অবৰ্তমানতো অনুগামীসকলে সম দৰ্শনেৰে ধৰ্ম বিলাওক।

কিন্তু গুৰুজনাৰ বৈকুঠিৰ পিছতেই এনে উদাৰ আদৰ্শত ঘূণে ধৰিলে। তেৰাৰ ধৰ্ম বাজ্যতো আউল লাগিল। পৰৱৰ্তী ধৰ্মাচাৰ্য সকলৰ উচ্চাকাঙ্ক্ষা আৰু সংকীৰ্ণ মনোবৃত্তিয়েই ইয়াৰ মূল কাৰণ।

গুৰুজনে প্ৰতিভাধৰ মাধৱক ঠিকেই চিনিছিল। সেয়েহে তেৰাই বৈকুঠিৰ সময়ত মাধৱকে উত্তৰাধিকাৰী ৰূপে মনোনীত কৰি হৈ গৈছিল। মাধৱৰ প্ৰতিভাসমূহ বিকশিত কৰাৰ ব্যৱস্থা কৰিছিল গুৰুজনেই। তেৰাই নিজে বাৰকুৰি বৰগীত লিখিছিল। কিন্তু দুৰ্ভাগ্যবশতঃ সেইয়া বনজুইত জাহ গ'ল। ইচ্ছা কৰা হ'লে নিজে লিখা বৰগীতসমূহ পুনৰ লিখিব পাৰিলেহেঁতেন, কিন্তু নিলিখিলে। কাৰণ মাধৱক প্ৰতিভা বিকাশৰ সুযোগ দি মাধৱকে আজ্ঞা কৰিলে বৰগীত বচনা কৰিবলৈ। আকৌ বিষ্ণুপুৰী সন্যাসী প্ৰণীত ভক্তি বত্তাবলী ভাগ ব্ৰহ্মানন্দই শক্তিৰদেৱলৈ বুলি পঠাইছিল। সেই পুথিভাগো নিজে ভাঙনি নকৰি মাধৱক দায়িত্ব দিলে। সেই একে উদ্দেশ্যতে অৰ্থাৎ মাধৱক উত্তৰাধিকাৰী ৰূপ গঢ় দিয়ে।

অন্যহাতে দামোদৰদেৱকো গঢ় দিয়াত আছিল গুৰুজনাৰ নিৰলস প্ৰচেষ্টা। তেওঁক পাটবাটুসী সত্ৰত থাপি প্ৰথমজন শৰণ আচাৰ্য ৰূপে আজ্ঞা কৰা হ'ল।

শুনা দামোদৰ মোৰ আদেশ শুনিয়ো।

ব্ৰাহ্মণ সৱক তুমি শৰণ কৰাইয়ো।।

এহি বুলি তাঙ্ক ভাগৱত মূৰ্তি: দিলা।

দেৱ দামোদৰ নাম সেহি দিনা ভৈলা।। (আদি গুৰু চৰিত)

দায়িত্ব লাভ কৰি দামোদৰদেৱেও নিজৰ সাংগঠনিক দক্ষতা দেখুৱাই অনেক লোকক ধৰ্মবস্তু প্ৰদান কৰিলে। ইয়াৰে পাঁচজনক আচাৰ্য পাতি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ বাবে চৌদিশে প্ৰেৰণ কৰিলে। পূৰ দিশত বংশী গোপাল,

পশ্চিমত বলদেৱ, উত্তৰে ভগৱানদেৱ, দক্ষিণে সপ্তভূষণ আৰু মধ্যত ভট্টদেৱক নিয়োগ কৰা হ'ল। সেই সকলেও অনেক সত্র স্থাপন কৰি নৱ বৈষ্ণৱ আন্দোলনক অধিক গতিশীল কৰি তুলিলে।

গুৰুজনে বৈকুণ্ঠীৰ পূৰ্বেই মাধৱক উত্তৰাধিকাৰী পাতি হৈ যায়। ইয়াতেই পয়মাল লাগিল। দামোদৰৰ ধাৰণা তেওঁ মাধৱতকৈ জ্যেষ্ঠ। তাৰোপৰি উচ্চ বৰ্ণৰ ব্ৰাহ্মণ সম্প্ৰদায়ৰ লোক। তাৰোপৰি মাধৱতকৈ আগতেই তেওঁ শৰণাচাৰ্যৰ দায়িত্ব লাভ কৰিছে। সাতে সোতৰই মিলি তেওঁহে ধৰ্মৰ ভাৰখন পাব লাগিছিল। ইয়াৰ বহিঃপ্ৰকাশ ঘটিল গুৰুজনৰ কাজ-কৰ্মৰ আগেয়ে। দামোদৰদেৱ নিজে নাহি এক নাও দ্রব্যবস্তু পঠাই দিলে। মাধৱেও বিলম্ব নকৰি দ্রব্যবস্তুৰ নাও ডুবাই এক প্ৰকাৰ অঘোষিত যুদ্ধ আৰম্ভ কৰিলে। তাৰোপৰি নীতি কাষ্টা অমান্য কৰাৰ অপৰাধত মাধৱে এৰা দিয়া কেইজনমান ভক্তক দামোদৰদেৱে মাৰ্জনা কৰি সুমাই ল'লে।

ইয়াৰ পিছত মাধৱৰ লগত সম্পর্ক ছেদ কৰি দামোদৰে স্বকীয়মতে ধৰ্ম প্ৰবৰ্তাই থাকিল। কাশী ধামত পঁচ বছৰ ভাগৱত অধ্যয়ন কৰি জগন্মাথ ক্ষেত্ৰত ভাগৱত পাঠ কৰি ভাগৱতাচাৰ্য উপাধি পোৱা পণ্ডিত হৰিদেৱেৰ বহুবি সত্ৰত থিতাপি লয়াহি। এইজন হৰিদেৱেই শক্ষৰদেৱ পাটবাউসীত থকা কালছোৱাত বহুবিৰ পৰা ১৫ মাইল খোজকাঢ়ি আহি পাটবাউসীত শংকৰ আৰু দামোদৰদেৱৰ সৈতে ধৰ্মীয় আলাপ কৰিছিল আৰু শক্ষৰদেৱৰ ধৰ্মমতৰ সৈতে একাত্মা হৈছিল। গুৰুজনৰ অবৰ্তমানত হৰিদেৱ আহি দামোদৰৰ লগ লাগেহি। এই দুজনৰ যুটীয়া গোটটোক বামুণীয়া নামেৰে জনাজাত হ'ল। মাধৱৰ পৰা আঁতৰ হ'লেও কিন্তু সংহতি বিভাজন হোৱা নাছিল।

শক্ষৰদেৱৰ দুই নাতি পুৰুষোত্তম ঠাকুৰ আৰু চতুৰ্ভুজ ঠাকুৰ সৰুতে পিতৃহাৰা হোৱাৰ পিছবাতে মাধৱেই তেওঁলোকৰ চোৱা-চিতাৰ দায়িত্ব লৈছিল। আমাৰ অসমীয়া সমাজত সৎ চিন্তা কৰা লোকৰ অভাৱ হ'লেও নিন্দুকৰ অভাৱ নাছিল। এই নিন্দুকসকলেই পুৰুষোত্তম ১৮ বছৰ হোৱাৰ লগে লগে প্ৰশং তুলিলে। গুৰু আৰু গুৰু পুত্ৰ যিহেতু বৈকুণ্ঠ হ'লেই, গতিকে নাতি পুৰুষোত্তমক ধৰ্মভাৱ দি মাধৱে অব্যাহতি ল'ব লাগে। ভক্তৰ দাবীক সন্মান জনাই মাধৱদেৱে দুয়ো গুৰু নাতিক ধৰ্মবস্তু প্ৰদান কৰি ধৰ্মাচাৰ্যৰ দায়িত্ব অৰ্পণ কৰিলে।

মাধৱৰ বৈকুণ্ঠ আৰু চাৰি সংহতি বিভাজনঃ ১৫১৮ শক (১৫৯৬ খ্রীষ্টাব্দ) মাধৱদেৱে নৰনাট সামৰি বৈকুণ্ঠ হ'ল। শেষ বয়সত গুৰুজনে পুৰুষোত্তমৰ উপৰিও গোপাল আতা, মথুৰাদাস বুড়া আতা আৰু গাৰ বদল দি উজনিতি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ দায়িত্ব দিয়া পন্থ আতা এই তিনিওজনকো ধৰ্মাচাৰ্য নিয়োগ কৰিছিল। বৈকুণ্ঠীৰ আগেয়ে শিষ্যসকলে সুধিছিল ঈশ্বৰৰো আৱিৰ্ভাৱ তিৰোভাৱ থাকে। তোমাৰ অবিহনে এই ধৰ্মবস্তু কোনে ল'ব। গুৰুজনে নিৰুত্তৰ হৈ থাকি তিনি দিনৰ পিছত জনালে ‘আমি তিনিদিনে চিন্তা কৰিও একো নিৰ্ণয় কৰিব নোৱাৰিলো। আমাৰ বল, বীৰ্য, শক্তি, ভক্তি সকলো ঘোষা পুথি ভাগতে থোৱা আছে, যি ক'ব লগা আছে, তাতেই কোৱা হৈছে। ইয়াৰ অৰ্থ বুজি পোৱা সকলে আমাক পাব। ইয়াকে কৈ তেওঁ নীৰৰ হ'ল। কিন্তু গোপালদেৱৰ চৰিতকাৰ বামানন্দ আৰু পূৰ্ণানন্দৰ মতে- গুৰুজনে ৰাম আতাক বিবলে মাতি আনি বাক্য কৰিলে-

মোৰ বাক্যে ভৱানীপুৰত তুমি যাইবা।

কথা সাগৰত মোৰ আদেশ কহিবা।।

আচার্য পাতিয়া মই যাওঁ গোপালক ।  
 হৰি ভক্তি ধৰ্ম কবি তৰিব লোকত ।  
 ভকতি প্ৰদীপ লগাই শক্তি হৈলন্ত ।।  
 তাতে তৈল দিবাক আমাক বুলিলন্ত ।।  
 শক্তিৰ আদেশক শিরোগত কবি ।  
 তেল বন্তি দিয়া আছো তমুলকে ধৰি ।।  
 সেহি প্ৰদীপক যাবে গোপালে বঢ়াইব ।  
 লোকৰ অজ্ঞান যত আন্ধাৰ গুচাইব ।।

মাধৱদেৱৰ বৈকুণ্ঠিৰ লগে লগেই ধৰ্মভাৱ কাক দিয়া হ'ব মতানৈক্য আৰন্ত হ'ল । গুৰজনৰ নাতি  
 বোৱাৰী আই কনকলতাই বিষয়টোত হস্তক্ষেপ কৰি শক্তিৰ নাতি পুৰুষোত্তম ঠাকুৰহৈ এই দায়িত্ব পাব  
 লাগে বুলি সজোৰে দাবী উৎপান কৰাত গোপালদেৱৰ শিষ্যসকল জাঙুৰ খাই উঠিল । তেওঁলোকে  
 কোনোপধ্যে পুৰুষোত্তমক মানি ল'বলৈ অমান্তি হোৱাত বিভাজন অৱশ্যস্তাৰী হৈ উঠিল । তেওঁলোকৰ  
 মতে মাধৱদেৱে গোপালকহে এই দায়িত্ব দি গৈছে । বিষয়টো এনে পৰ্যায় পালেগৈ বিভাজন অৱশ্যস্তাৰী  
 হৈ পৰিল ।

আই কনকলতাই পুৰুষোত্তম ঠাকুৰ আৰু চতুৰ্ভুজ ঠাকুৰৰ দালটিক প্ৰথমেই ফালি আনি পুৰুষ  
 সংহতি নাম দিলে । এইদৰে শক্তিৰ নাতি বোৱাৰী কনকলতাই প্ৰথমেই অসমত নৰ বৈষণৱ ধৰ্মৰ  
 বিভাজনৰ মূল কাণ্ডাৰী ৰাপে পৰিচিত হ'ল । এই গৰাকীয়েই চতুৰ্ভুজ ঠাকুৰৰ প্ৰথমা পত্নী কনকলতা যি  
 নিজে নিঃসন্তান হোৱাৰ বাবে ঠাকুৰৰ দ্বিতীয় পত্নীৰ একমাত্ৰ পুত্ৰ সন্তানক সতিনীৰ জুলা সহিব নোৱাৰি  
 বিহ কাপোৰ দি হত্যা কৰি শক্তিৰ পুৰুষ নামাৰ শেষ বংশধৰ জনকো নিপাত কৰে । ড° মহেশ্বৰ  
 নেওগৰ মতে “শক্তিৰ মাধৱৰ দিনত অসমত বৈষণৱ সম্প্ৰদায়ত বিভাজন নাছিল । পৰৱৰ্তী সময়ত সম্প্ৰদায়,  
 কাষ্ঠা আৰু আচাৰভেদে চাৰি সংহতিৰ সৃষ্টি হ'ল । আই কনকলতাৰ যত্নত শক্তিৰ জীয়াৰী বংশই অসমত  
 থিতাপি লোৱাৰ পৰাই এই সংহতি বিভাজন ওলাইছে । পুৰুষোত্তম ঠাকুৰ আৰু চতুৰ্ভুজ ঠাকুৰৰ দলটি  
 প্ৰথমেই বিভাজিত হৈ পুৰুষ সংহতি নামেৰে নামকৰণ কৰিলে ।

দামোদৰদেৱে যদিও স্বকীয়ভাৱে চলিছিল তথাপি বিভাজনৰ কথা ভৱা নাছিল । কিন্তু পুৰুষ সংহতি  
 প্ৰতিষ্ঠা হোৱাত তেৱেঁ বামুণীয়া সত্ৰসমূহ একত্ৰিত কৰি ব্ৰহ্ম সংহতি নামেৰে দ্বিতীয় বিভাজন আনিলে ।  
 গোপাল আতাই তেওঁৰ শিষ্যসমূহক লৈ কাল সংহতি নামৰে তৃতীয়টি গোট গঠন কৰিলে । মধৱদেৱে  
 জীৱিত কালত নীতি, কাষ্ঠা, সদাচাৰৰ ওপৰত অধিক গুৰুত্ব দিছিল । মথুৰাদাস বুঢ়া আতা আৰু বদুলা পদ্ম  
 আতাই লগ হৈ গুৰজনৰ নীতি, কাষ্ঠা সমূহকে মূলধন হিচাপে লৈ নিকা সংহতি নামৰ চতুৰ্থটি বিভাজন  
 আনিলে । এইদৰে মাধৱৰ দেহান্তৰৰ পিছতেই চাৰি সংহতি বিভাজিত হৈ শক্তিৰ দেৱৰ সাম্যবাদী ধৰ্মৰাজ্যত  
 মোক্ষম আঘাত হানিলে ।

### চাৰি সংহতিৰ কাৰ্যাৱলী আৰু বিস্তাৰৰ বিৱৰণ

ব্ৰহ্ম সংহতি : দামোদৰদেৱ হৰিদেৱে চলাই নিয়া সংহতিয়েই হ'ল ব্ৰহ্ম সংহতি । ড° কেশৱানন্দ গোস্বামীৰ  
 মতে শক্তিৰ প্ৰতিতি বৈষণৱ মার্গত অন্য কেতবোৰ কথা অন্তৰুক্ত কৰি দামোদৰ দেৱে মূল সম্প্ৰদায়টিৰ

লগত পার্থক্য দেখুৱাবলৈ যত্ন কৰিছে। অৱশ্যে এইটো সত্য যে দামোদৰদেৱৰ বৈষ্ণৱ মার্গৰ পৰিপন্থী নোহোৱা কিছুমান বৈদিক বীতি-নীতি অন্তৰ্ভুক্ত কৰিছিল যিবোৰ বীতি-নীতি বৰ্তমান বৈষ্ণৱ সমাজত প্ৰচলিত হৈ আছে। আহোম ৰজাৰ ৰাজত্ব কালত ব্ৰহ্ম সংহতিৰ চাৰি সত্ত্ব ক্ৰমে আউনাআটী, দক্ষিণপাট, গড়মূৰ আৰু কুৰুৰাবাহীয়ে ৰাজসত্রৰ মৰ্যাদা লাভ কৰি সমৃদ্ধিশালী হৈ উঠে।

ব্ৰহ্ম সংহতিৰ মূল কাণ্ডাৰী দামোদৰদেৱৰ নিজা সত্ত্ব হ'ল পাটবাউষী, বৈকুণ্ঠপুৰ সত্ত্ব, দামোদৰ ধাম আৰু বেদুৱা সত্ত্ব। তেবাৰ আজ্ঞাপৰ সকলৰ ভিতৰত পূৰ্ব দিশত ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ বাবে পঠোৱা বংশী গোপালদেৱে উজনী অসমত ৪৫ খন সত্ত্ব পাতিছিল। ইয়াৰে বহু সত্ত্ব লুপ্তপ্রায় যদিও সত্ত্ব স্থাপনৰ বাবে মাটি চহাই অনুকূল পৰিৱেশ সৃষ্টি কৰা মূল কাণ্ডাৰীজনেই হ'ল বংশী গোপালদেৱ। কুৰুৰাবাহী গোপালদেৱৰ নিজা সত্ত্ব আৰু গড়মূৰ, আউনাআটীকে ধৰি ভালেকেইখন সত্ত্ব বংশীগোপালদেৱৰ আজ্ঞাপৰ সত্ত্ব। শক্ষৰদেৱৰ সংহতি বিহীন ধৰ্ম ৰাজ্যত বংশীগোপালক ঘাই সেনাপতি বুলি ক'লে অত্যুক্তি কৰা নহয়। তেওঁ নিজে যদিও কোনো সংহতিত অন্তৰ্ভুক্ত নাছিল। কিন্তু পৰৱৰ্তী সময়ত গোপালদেৱৰ আজ্ঞাপৰ সত্ত্বসমূহ ব্ৰহ্ম সংহতিৰ অন্তৰ্ভুক্ত হয়। ব্ৰহ্ম সংহতিৰ অন্য এজন কাণ্ডাৰী হৰিদেৱে নিজে বহুৰি আৰু মানেৰিত সত্ত্ব পাতিছিল আৰু আজ্ঞাপৰ সকলেও নামনি অসমত ভালেকেইখন সত্ত্ব পাতিছিল। বৰ্তমান উজনি অসমৰ ঘাৰমৰা, মাহৰা, আধাৰ আৰু পটীয়ৰী হৰিদেৱী সত্ত্ব। অসমৰ সত্ত্ব পৰিচয় নামৰ পুঁথিখনত ২৫০তকৈও অধিক ব্ৰহ্ম সংহতিৰ সত্ত্ব আছে বুলি প্ৰকাশ কৰিছে।

বৰ্তমান এই সংহতিৰ কিছু সত্ত্বই শক্ষৰ মাধৱৰ পৰা আঁতৰি আহি তাৰ্ত্তিকতাৰ ফালে ঢাল খাইছে যদিও মূল গুৰু দামোদৰদেৱে বৈষ্ণৱ মার্গৰ পৰা কিঞ্চিতো আঁতৰি আহা নাছিল। কৰ্মকাণ্ডী ব্ৰাহ্মণৰ হেচাত কেঁচৰজা বংশুদেৱে তেওঁ মূৰ্তি পূজা নকৰিলে দেশান্তৰিত হ'ব বুলি আদেশ শুনোৱাৰ পিছত অকনো বিচলিত নহৈ কৈছিল-

|                                    |                |
|------------------------------------|----------------|
| পঞ্চভূত দেহা                       | যাৰত থাকয়     |
| তাৰত নাম নেৰিবো।                   |                |
| ইদেহা পৰিলে                        | যেহি যোনি পাওঁ |
| জন্মে জন্মে নাম লৈবো ॥ (গুৰু লীলা) |                |

ধৰ্মৰ চাৰি খুটি গুৰু, দেৱ নাম ভক্তৰ পৰা ব্ৰহ্ম সংহতিয়ে 'দেৱ'ক প্ৰাধান্য দিছে।

পুৰুষ সংহতি : শক্ষৰদেৱৰ নাতি পুৰুষোত্তম ঠাকুৰ এই সংহতিৰ আদি পুৰুষ। তেওঁ নিজে ধৰ্মবস্তু লৈ জনিয়াত সত্ত্ব পাতে। পৰৱৰ্তী সময়ত মধুপুৰলৈ যায়গৈ। ইয়াত বাৰজন ধৰ্মাচাৰ্য পাতি তেওঁলোকক ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ দায়িত্ব দি অসমৰ বিভিন্ন ঠাইলৈ পঠাই। এওঁলোকক বাৰজনীয় বোলে। এই সকল হ'ল- (১) বাসুদেৱ- চতুৰ্মী সত্ত্ব (২) বামকৃষ্ণ- গোমোঠা সত্ত্ব (৩) পৰমানন্দ- ৰতনপুৰ সত্ত্ব (৪) পৰশুৰাম- পুনিয়া সত্ত্ব (৫) বাপুকৃষ্ণ- এলেঙ্গী সত্ত্ব (৬) হৰিচৰণ- সাওকুছি সত্ত্ব (৭) কমললোচন- কাঠবাপু সত্ত্ব (৮) মুৰাবি- বেঙেনাআটী সত্ত্ব (৯) কৃষ্ণচৰণ- চুপহা সত্ত্ব (১০) গোপীনাথ- চোকৰাতলী সত্ত্ব।

এইজন পুৰুষোত্তমে ন-ঘোষা প্ৰণয়ন কৈছিল। কিন্তু মাধৱদেৱৰ নামঘোষা থাকোতে আৰু এখন ঘোষা কৈলৈ বুলি নিন্দুকে প্ৰশ্ন কৰাত তেওঁ ঘোষাভাগ জুইত পুৰি পেলায়। এজন ভক্তে থাপ মাৰি আনোতে ১৫ ফাকিমান ঘোষাহে উদ্বাৰ হ'ল। ১৬১৯ চনত মাত্ৰ ৫৫ বছৰ বয়সতে ভায়েক চতুৰ্ভুজক

দায়িত্ব দি ঠাকুরদের স্বর্গী হয়। তেওঁ তিনি গবাকী কন্যা সন্তান আছিল।

চতুর্ভুজ ঠাকুৰঃ শক্ষবদেৱ দ্বিতীয় পুত্ৰ হৰিচৰণ পুত্ৰ চতুর্ভুজ। তেওঁ সুন্দৰীদিয়াৰ পৰা গৈ গোৱালপাৰাৰ তামৰঙা বিলৰ পাৰত বিষুপুৰ নামে সত্ৰ পাতিছিল। জ্যেষ্ঠ ভাতৃ আহিত তেৰোঁ ৬ জন ব্ৰাহ্মণ আৰু ৬ জন অব্ৰাহ্মণক লৈ বাৰজন ধৰ্মাচাৰ্য পাতি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ বাবে পঠাইছিল। এইসকলক সৰু বাৰজনীয়া বোলে। ঠাকুৰৰ তিনি গবাকী পত্নীৰ ভিতৰত প্ৰথম গবাকী কনকলতা নিঃসন্তান আছিল। দ্বিতীয় গবাকীৰ একমাত্ৰ পুত্ৰ সন্তানকো কনকলতাই বিহ কাপোৰ দি হত্যা কৰাত শক্ষবদেৱ পুৰুষডালৰ পৰিয়াল উচন হ'ল। ঠাকুৰেও মাকৰ অস্তি গংগাত লগাবলৈ গৈ ৫৪ বছৰ বয়সতে মৃত্যু মুখ্যত পতাৰ তেওঁৰ তোলনীয়া পুত্ৰ ভাগিন দামোদৰ ধৰ্মাচাৰ্য হ'ল। কনকলতা আয়ে দামোদৰক লৈ তামৰঙা পাৰত সত্ৰ পাতে যদিও মুছলমানৰ অত্যাচাৰত থাকিব নোৱাৰি উজনীলৈ আহি আহোম ৰজা জয়ধৰ্জ সিংহৰ আশ্রয় বিচাৰে। স্বৰ্গদেৱেও দামোদক আতাক শক্ষবদেৱ ধৰ্ম বিভাজন কেনেকৈ হ'ল বুলি প্ৰশ্ন কৰে-

কতো সবে বোলে দেখো আমি বামুণীয়া।

কতো কতো মেধি বোলে আমি ঠাকুৰীয়া।।

কতো সকলকো মধুপুৰীয়া বোলয়।

কালজৰীয়া কতো সককে কহয়।।

ৰজাৰ আদেশত দামোদৰে চাৰি সংহতিৰ বিশদ বিৱৰণ দাঙি ধৰিলে-

বামুণীয়া মত- শুনা মহাৰাজা তুমি থিৰ কৰি মন।

দামোদৰ নামে এক আছিল ব্ৰাহ্মণ।।

মহা শুনৱান্ত ধীৰ অতি শুন্দাশয়।

সৰ্বদায়ে মুখে বাম নামক নেৰয়।।

হেন ভাৱ দেখিয়া শক্ষব তুষ্ট ভৈলা।

ব্ৰাহ্মণ সবাকো মেধি তাহাক পাতিলা।

দামোদৰে পাচে বলোদেৱক থাপিলা।

বলোদেৱে বান্ধনি দেৱত সমৰ্পিলা।।

বনমালী বহান্ধনিত প্ৰীতি কৰিলস্ত।

এহি পৰম্পৰা বামুণীয়া বুলি কন্ত।

ঠাকুৰীয়া বা পুৰুষ সংহতি : শক্ষব তিনি পুত্ৰ অনুপম।

হৰিচৰণ, কমললোচন, বৰ্মানন্দ নাম।।

বৰ্মানন্দ পুত্ৰ পুৰুষোত্তম খ্যাত।

হৰিচৰণত চতুর্ভুজ ভৈলা জাত।।

এহিমতে শক্ষব পুত্ৰ নাতিচয়।

ঠাকুৰীয়া বুলি বাজা আমাক বোলয়।।

মধুপুৰীয়া বা নিকা সংহতি : লক্ষ্মী নাৰায়ণ পুত্ৰ বীৰ নাৰায়ণ।

বেঞ্জেনা বাৰীক তেহে কৰিলা গমন।।

তাতে মাধৰৰ সত্র আছে সুশোভন ।  
 ভকতসকলে কৰে চৈদ্য প্রসংগ ॥  
 ৰাজা বোলে দধি দুঃখ অনেক ভুঁঁজিলো ।  
 সবাত অধিক নামতেহে স্বাদ পালো ॥  
 জানা বৈকুণ্ঠৰ ইটো ফল অনুপম ।  
 তৈলোহো ইহাৰ মই মধুপুৰ নাম ॥  
 কালঘৰীয়া বা কাল সংহতি : ভৱানীপুৰত এক গোপাল আছিল ।  
 মাধৰৰ সংগে তেহে ভকতি কৰিল ॥  
 পৰম আনন্দে তাক পাতিলা সত্রীয়া ।  
 সেহি কালঘাৰে কাচে সহৰে তেহো গৈলা ।  
 কালঘাৰে কোষে যাতু ভকতি কৰিলা ।  
 কালঘৰীয়া লোকে তাতেহে বুলিলা (কনকলতা চৰিত পুঁথি)

দামোদৰ আতাৰ বৰ্ণনাত সন্তুষ্টি লাভ কৰি স্বৰ্গদেৱে দামোদৰৰ ইচ্ছা অনুসৰি শক্ষবদেৱৰ জন্মভেটি বৰদোৱা পুনৰুদ্ধাৰ কৰিলে। নৰোৱা নাম দি তেওঁক সত্র পাতি দিলে।

নিকা সংহতি : মধুপুৰ সত্রক কেন্দ্ৰ কৰি সৃষ্টি হোৱা গোটটোক মধুপুৰীয়া বোলা হয়। এইটো গোটৰ গোঁসাই, ভকত সকলৰ ধূতি-নীতি, বাচ-বিচাৰ অতি বেছি কাৰণে ইয়াক নিকা সংহতি বোলা হয়। এই সংহতিত শক্ষবদেৱক জগতগুৰু আৰু মাধৰদেৱক গুৰুজনপে বন্দিত কৰা হয়।

গুৰুজনৰ ধৰ্মৰ চাৰিখুটিৰ অন্তৰ্গত এই সংহতিত ভকতক অধিক গুৰুত্ব দিয়া হয়। কাৰণ গুৰু, দেৱ, নাম জড় অৱস্থাত থাকে। ভকতেহে চৈতন্য কৰে। নিকা সংহতিৰ উল্লেখযোগ্য সত্রকেইখন হ'ল- কমলাবাৰী, বৰপেটা, মধুপুৰ। বৰ্তমান এই সত্রৰ সংখ্যা ১২৬ খন।

কাল সংহতি : নিয়মৰ বশৰত্তী নহৈ কাল অনুযায়ী সেৱা পদ্ধতি অৱলম্বন কৰি চলাৰ বাবে গোপাল আতাই প্ৰতিষ্ঠা কৰা গোটটোক কাল সংহতি বোলাৰ থল আছে। এই সংহতিৰ উপাস্য দেৱতা একমাত্ৰ কৃষ্ণ। কলিযুগত কৃষ্ণ নামত কালপ্রাপ্ত হ'লৈ নিৰ্বাণ লাভ কৰে বুলি এইসকল লোকৰ বিশ্বাস। সেয়েহে কাল সংহতি ৰাপে এই গোটটো প্ৰসিদ্ধ। এই সংহতিত গুৰুকাষ্ঠা অতি প্ৰবল। গুৰু নহ'লে ধৰ্মও নহয়, ভক্তি নিসিজে। ভক্তি নহ'লে মুক্তিও নহয়। আধ্যাত্মিক জ্ঞানদাতা গুৰুক ঈশ্বৰ জ্ঞান কৰিবলৈ শক্ষবদেৱে ভক্তি সকলক দিয়া উপদেশত গোপালৰ মন ইয়ান দ্রবীভূত হ'ল যে পৰৱৰ্তী জীৱনত গুৰু সেৱাকেই প্ৰকৃত ধৰ্ম বুলি মানি ল'লে। এই সংহতিৰ বিশেষ দিশবোৰ হ'ল-

- (১) কাল সংহতিৰ লোকে দিনত চাকি নজুলায়।
- (২) সেৱাৰ দ্রব্যসমূহক সাজ বুলি কোৱা হয়।
- (৩) সত্রৰ নামঘৰ মণিকূট উত্তৰা-দক্ষিণাকৈ থাকে।
- (৪) প্ৰত্যেক সত্রতে গীতঘোষা নিজাকৈ প্ৰণয়ন কৰি ইয়াক প্ৰচলন কৰাৰ নিয়ম।

গোপাল আতাই কালঘাৰত সত্র পাতি শিয় প্ৰশিক্ষণ কাৰ্যসূচী চলাইছিল। ইয়াৰ মাজৰ পৰা বচজন ভক্তক বাচি লৈ ধৰ্মাচাৰ্য পাতি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ দায়িত্ব দিছিল। তেওঁলোক হ'ল- (১) সৰু যদুমনি- গজলা (২)

বাম আতা- আঁহতগুৰি (৩) বৰ যদুমনি- বাংশবাৰী (৪) বামচন্দ্ৰ- খৌৰমচৰা (৫) অনিৰুদ্ধ- বিষুণ্বালিকুণ্ঠি (৬) মুৰাৰী- চৰাইবাহী (৭) সনাতন- নগৰীয়া (৮) পুৰুষোত্তম- কায়স্তপাৰ (৯) পৰমানন্দ- হাৰুং (১০) নাৰায়ণ- দহঘৰীয়া । বাকী দুজন বৰগুৰু আৰু ইকৰাজান সন্যাসীৰ সত্ৰ নাই । এই সত্ৰ সমূহৰ ভিতৰত আঁহতগুৰি আৰু অনিৰুদ্ধদেৱ স্থাপিত মায়ামৰা সত্ৰৰ বহুতো শাখা প্ৰশাখা আছে ।

পৰিশেষত আমাৰ মন্তব্য : মহাপুৰুষ শক্তবদেৱেৰ পৰ্বত ভৈয়ামৰ মাজত সমন্বয়ৰ সাঁকো বান্ধি বৃহত্তৰ অসমীয়া জাতি গঢ়ি তৈ গ'ল । ব্ৰাহ্মণ, চণ্গাল সকলোকে সমদৰ্শনেৰে ভক্তি ধৰ্মৰ অমিয়া ৰস পাণ কৰাই মোক্ষৰ পথ প্ৰশস্ত কৰি সহজ সৰল ভাৱে এখ ঈশ্বৰ কৃষকে ভজনা কৰাৰ পন্থ দেখুৱাই তৈ গ'ল । কিন্তু পৰৱৰ্তী সময়ত মহাপুৰুষীয়া, দামোদৰীয়া, কালোৰীয়া আদি ভেদ ঘটাই গুৰজনৰ ধৰ্মৰ কালিমা সনা হ'ল । চকৰিৰ ভিতৰত চকৰি সৃষ্টি মিছাকৈ মহাপুৰুষীয়া ধৰ্ম মতৰ মাজত টানি অনা সংহতি ভেদ উঠাই দিয়াতো বাধ্যনীয় ।

সহায়ক গ্ৰন্থ : (১) অসমৰ সত্ৰ পৰিচয় : সন্ত সমাৰোহ, আউনীআটী সত্ৰ ।

(২) চাৰি সংহতি আৰু ইয়াৰ উৎপত্তিৰ বিচাৰ : গজেন হাজৰিকা ।

# নাট-ভাওনাত ৰস-বিচাৰ

“কাব্যেসু নাটকম্ ৰস্যম”

সকলো সাহিত্যৰ ভিতৰত নাট্য সাহিত্যতেই বিভিন্ন ৰসৰ প্রাঞ্চুর্যতা দেখা যায়। নাট্য শাস্ত্ৰৰ জনক ভৰতে ৰসৰ অবিহনে নাটকত কোনো অৰ্থই বৰ্তি থাকিব নোৱাৰে বুলি কৈ বিভাৰ অনুভাৰ আৰু সংগীতৰী ভাৰৰ সহযোগত ৰসৰ উপলক্ষি সম্পর্কে সূত্ৰ আগবঢ়াইছে।

‘ন হি ৰসাদৃতে কশ্চিদ অৰ্থ প্ৰৱৰ্ত্তে

তত্ত্ব বিভাৰনুভাৰ ব্যভিচাৰী সংযোগাদ ৰসনিষ্পত্তিঃ।’

না না বিধ ব্যঞ্জনৰ লগত ভাত সানি খালে যি সোৱাদ বা আস্বাদ অনুভৱ কৰিব পাৰি তেনেদৰে স্থায়ী ভাৰসমূহে অভিনয়ৰ লগত জড়িত হৈ ৰসৰ অনুভূতি জগাই তোলে। ভাৰ আৰু ৰসৰ মাজৰ পাৰ্থক্য হ'ল ভাৰটো ভিতৰৰ বস্তু আৰু ৰসটো তাৰ বাহ্যিক প্ৰদৰ্শন। ৰসবিহীন নাটক বা ভাওনাক লৱণ বিহীন ব্যঞ্জনৰ লগত তুলনা কৰিব পাৰি।

ভৰতে আঠ প্ৰকাৰৰ ৰসৰ কথা বৰ্ণনা দিছে। সেয়া হ'ল- আদি বা শৃংগাৰ, বীৰ, ভয়ানক, কৰণ, বিভৎস, হাস্য, অস্তুত আৰু ৰৌদ্ৰ ৰস। এই আঠেটা ৰসৰ উপলক্ষিৰ বাবে আঠটা স্থায়ী ভাৰৰ কথাৰ উল্লেখ কৰিছে। সেইয়া যথাক্রমে ৰতি, হাস্য, শোক, ত্ৰেধ, উৎসাহ, ভয়, জুগুপ্সা আৰু বিস্ময়। পৰৱৰ্তী সময়ত আলংকাৰিক সকলে “শাস্তি” ৰসকো অন্তভুক্ত কৰি ন-বিধলৈ ৰূপান্তৰিত কৰিছে আৰু এই নৰ ৰসকেই সৰ্বজনগ্রাহ্য বুলি ধৰা হয়।

এতিয়া আহোঁ মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱৰ নাটকত ৰসৰ বিচাৰ কৰিবলৈ। পাশ্চাত্য দৰ্শন আৰু ভাৰতীয় দৰ্শনৰ মাজত মৌলিক পাৰ্থক্য থকাৰ দৰেই সংস্কৃত নাটক আৰু শক্ষৰদেৱৰ নাটকৰো মৌলিক পাৰ্থক্য বিদ্যমান। পাশ্চাত্য দৰ্শন হ'ল দাশনিকসকলৰ মাজত পাণ্ডিত আৰু বুদ্ধিৰ প্ৰতিযোগিতা আৰু জ্ঞান ত্ৰঃঞ্চ পৰিত্বপ্তিৰ এক সমল। আনহাতে ভাৰতীয় দৰ্শন জ্ঞান ত্ৰঃঞ্চ পৰিত্বপ্তিৰ সমল নহয়, ভাৰতীয় দৰ্শনে বাহ্যিক জগত অতিক্ৰমি অন্তৰ জগতত প্ৰৱেশ কৰি আঠোপলক্ষিৰ যোগেদি জগতক উপলক্ষি কৰাটোহে মূল উদ্দেশ্য। সেইদৰে সংস্কৃত দৃশ্য কাব্য বচনাৰ মৌলিক উদ্দেশ্য হ'ল বিধি নাট্যৰস সৃষ্টি কৰি দৰ্শকক মনোৰঞ্জন দিয়া। আনহাতে শক্ষৰদেৱৰ দৃশ্যকাব্য বচনাৰ মূল উদ্দেশ্য হ'ল নাটকৰ আকষণ্যৰ মাজেদি দৰ্শক-শ্ৰোতাক নৰ-বৈষণৱ ধৰ্মৰ ভক্তিবাদৰ প্ৰতি আকৃষ্ট কৰা। মহাপুৰুষজনাই উপলক্ষি কৰিছিল যে, অনাক্ষৰী লোকসকলক শ্ৰব্য কাব্যতকৈ দৃশ্য কাব্যৰ জড়িয়তেহে সহজে ভক্তিধৰ্মৰ প্ৰতি আকৰ্ষিত কৰিব পৰা যাব। সেই উদ্দেশ্যৰে শক্ষৰদেৱেৰ ভাৰতীয় নাট্য পৰম্পৰাৰ ভেটিতে নিৰ্মাণ কৰিলে নাট বা ভাওনা। ভাওনা পৰিবেশনৰ বাবে নিৰ্মাণ কৰিলে বাঁহ, খেৰেৰে সজা দুচলীয়া ঘৰৰ সৰলীকৃত স্থাপত্য নামঘৰ। শিল্পকাৰ শক্ষৰদেৱৰ সৰ্বোত্তম কীৰ্তি ভাওনাই নামঘৰৰ জৰিয়তে অভিনয়ৰ পৰা আহাৰ্য্যলৈ, সংগীত গৃত্যৰ পৰা বাদ্য যন্ত্ৰ নিৰ্মাণলৈ, চিত্ৰ বিনোদনৰ পৰা ভক্তি সংগীতলৈ এক নতুন সাংস্কৃতিক কৰ্ম্যজ্ঞৰ সূচনা কৰিলে।

ভৰত মুনিৰ নাট্য শাস্ত্ৰৰ স্ফূৰণো শক্ষৰদেৱৰ নাটক প্ৰৱাহিত হৈছে, মাত্ৰ নৰ ৰসৰ শাস্তি ৰসক তেবাই ভক্তি ৰসত পৰিণত কৰিছে। লোক মনোৰঞ্জনৰ উদ্দেশ্যে নাটকৰ বিষয়বস্তুৰ লগত বজিতা খুৱাই নৰ ৰসত বিভিন্ন ৰস সমূহ প্ৰয়োগ হৈছে যদিও, যদিবে উপনৈসমূহ য'ব পৰা যেনি তেনি বৈ নাযাওক ক৒য় শেষত বৰনৈৰ বুকুত বিলীন হোৱাৰ দৰেই আটাইবোৰ ৰসেই শেষত ভক্তিৰসত মিলিত হৈছে। যদিওবা নাট্য

শাস্ত্রের নব বসের প্রয়োগ অংকীয়া নাটকত ঘটিছে তথাপি সন্তারলী পুঁথির তথ্য অনুযায়ী অন্য সপ্তবসের বিরোধে আছে—

“গায়ন বায়ন সবে সভাজয় করে।  
সূত্র নাট্যগণে বসিকৰ মন হবে ।।  
পশ্চিতে বুজিব শোক কৰিলা বচন ।  
গীত অর্থ বুজিবেক দ্বিজ সভাগণ ।।  
বজারলী ভাষাক বুজিব প্রামীলোক ।  
ছো-মুখা দেখিবেক অন্য মৃত্ত লোক ।।  
শুন্দ বা অশুন্দ তথাপিতো কৃষও নাম ।  
এই সপ্ত বস নাটকৰ অনুপম ।।”

এতিয়া আমি চাওঁ কোন নাটকত কি কি বসের প্রয়োগ হৈছেঃ

(১) বীৰ বস : শক্রদেৱেৰ প্ৰকাশিত ৬ খন নাটকৰ প্ৰায়কেইখনতেই বীৰ বসের প্রয়োগ ঘটিছে। বিপক্ষৰ ওপৰত প্ৰতিশোধ গ্ৰহণ কৰা আদিৰ দ্বাৰা অনুভাৱিত, গৰ্ব, বিতৰ্ক, ৰোমাঞ্চ আদিৰ দ্বাৰা সম্পৰ্কিত হৈ আহুদিত হোৱাটোৱেই বীৰ বস। এই বসের কেইটিমান বচন-

শ্ৰীকৃষ্ণ বোল : আহে প্ৰাণ প্ৰিয়ে, হামাক আগু ওহি ৰাজাসৰ কোন পতঙ্গ। যৈচে সিংহক আগে ক্ষুদ্ৰ হৰিণ। ইহা জানি ভয়, শোক ছাড়ুহ। দেখহ পাপী ৰাজাসৱক, যৈচে শৃগালক এইক্ষণে খেদাৱব।

ৰাজাসৰ বোল : অয়ে যাদৰ অনাচাৰ। হামাৰ বিবাহক কন্যা ৰক্ষিণীক যদি নাহি ছোড়ুব তব যত শকতি থিক হামাকু যুদ্ধ দেহ (ৰক্ষিণী হৰণ)।

পাৰিজাত হৰণ নাটকত শ্ৰীকৃষ্ণই নৰকাসুৰক বধ কৰা, ইন্দ্ৰ দৰ্প চূৰ্ণ কৰা কাৰ্যত বীৰ বস ফুটি উঠিছে। বাম বিজয় নাটকত বামচন্দ্ৰই বীৰদৰ্পে তাৰকা, সুবাহ আদি বাক্ষস গণক বধ কৰি খৰি কাৰ্য সাধন কৰাৰ লগতে পৰশুৰামৰ দৰ্পচূৰ্ণ- “অএ দুষ্ট দ্বিজাধম, ক্ষত্ৰিয় সৱক মাৰি তুহ গৰৱ কৰৈচ আজু তুক যমপুৰ দেখাৱব। যত শকতি থিক হামাৰ সন্মুখ হয়া বহ।”

(২) আদি বস বা শৃংগাৰ বস : শৃংগাৰ বসের স্থায়ীভাৱে হ'ল বতি। এই ভাৱটোৱে প্ৰিয়জনক আলম্বন কৰি কটাক্ষ, মিচিকিয়া হাঁহি, বুকু ঢপতপোৱা আদি ভাৱেৰে অনুভাৱিত হৈ লজ্জা আদি সম্পৰ্ক ভাৱৰ দ্বাৰা সম্পৰ্কিত হৈ বসোপলকি হ'লে তাক শৃংগাৰ বস বোলে। এই বস দুই প্ৰকাৰৰ- সন্তোগ আৰু বিপ্লব। নায়ক-নায়িকাৰ মিলন, চুম্বন, আলিঙ্গন, আদিৰ দ্বাৰা যি বস উপলব্ধ হয় সেয়াই সন্তোগ বস। শক্রদেৱেৰ কেলি গোপাল, ৰক্ষিণী হৰণ, বাম বিজয় আদি নাটকত ইয়াৰ প্ৰচুৰ উদাহৰণ আছে।

কাহাকু হৰি হাসি কৰ' মান ।  
কাহাকু চুম্বন চৰ্কন দান ।।  
কাপ্তুৰি ছোড়ি কুচ পৰকাশ ।  
হাতে ঘূৰি গৌৰী কৰতু হাস ।।  
কাহাকু লেলা হৰি অম্বৰ ছোড়ি ।  
ৰহল লাজে গোপী অঙ্গ মোৰি ।। (কেলি গোপাল)

বাম বিজয় নাটকত সয়ম্বৰৰ অন্তত বাম সীতা মিলনৰ যি দৃশ্য ৰক্ষিণী হৰণত : - শ্ৰীকৃষ্ণ পৰম আনন্দ চলিতে প্ৰিয়া কঢ়ে হাত মেলি ধৰল, সে নৰ তৰণ প্ৰথম পিয়োক পৰশে লজ্জিত হয়া অল্প হাস্য কৰিয়া ঘন ঘন আখি মুদি ৰহল, আদি বৰ্ণনা সন্তোগ বসের উৎকৃষ্ট উদাহৰণ।

বিপ্রলুক শৃঙ্গার ৎ নায়ক-নায়িকার বিচ্ছেদজনিত অবস্থার বর্ণনার পরা উৎপন্নি হোৱা বসক বিপ্রলুক শৃঙ্গার বস বোলা হয়। ৰক্ষিণী হৰণত কুণ্ডল নগৰৰ পৰা দ্বাৰকালৈ অহা সুৰভি ভাটৰ মুখত রক্ষিণীৰ ৰূপ সৌন্দৰ্যৰ বিৱৰণ শুনি শ্ৰীকৃষ্ণৰ মনত জন্মা অনুৰাগ, অথবা ৰাম বিজয় নাটকত কৌশিকৰ মুখত সীতার ৰূপ লারণ্যৰ বর্ণনা শুনি ৰামৰ মনত ওপজা মদন বিকাৰৰ মাজত বিপ্রলুক শৃঙ্গার আভাস ফুটি উঠিছে।

(৩) ভয়ানক বস ৎ যি বসৰ যোগেদি ভয়, কম্পন, পলায়ন, ত্ৰাস আদি ভাৱ সঞ্চাৰিত হয় সেয়াই ভয়ানক বস। ৰাম বিজয় নাটকত পিতৃ, ভাত্ৰ, পত্নীসমে ৰাম অযোধ্যালৈ প্ৰত্যাবৰ্তনৰ পথত পৰশুৰামে আগভোটি ধৰাত সীতার মনত যি ত্ৰাসৰ সৃষ্টি হৈছিল, সেইয়া ভয়ানক বসৰ উদাহৰণ।

তদন্তৰে কালান্তক পৰশুৰামক নিৰীখি সীতার শৰীৰ কম্পে, হাঃ হাঃ সকল গুণ ভাজন স্বামী হামাৰ আজু কাহেক দেলহ। বিধি বীড়স্বন ভেল। কালিয় দমন নাটকতো কালি নাগৰ দংশনত শ্ৰীকৃষ্ণই মনুষ্য চেষ্টা দেখুৱাই সৰ্পৰ বন্ধনত পৰি ৰোৱা দৃশ্যই ভয়ানক বসৰ সৃষ্টি কৰিছিল। গোপসকলৰ বিলাপ—

হাঁ হাঁ কি ভেল ৎ হামাকো প্ৰাণে জীয়াই তু আপোনে মৰল। তোহো বিনে কৈছে হামো জীৱন ৰাখবো বোলি। কৃষ্ণক মুখে নিৰীখি বহুত বিলাপ কৰিয়ে হৃদৰ তীৰতে বহল। তদৰ্প যশোদাৰ অন্তৰত মহাত্মা সৃষ্টি হোৱা দৃশ্যই ভয়ানক বসৰ ইঙ্গিত দিয়ে।

(৪) কৰণ বস ৎ যেতিয়া হৃদয়ৰ আপোনজনৰ প্ৰতি মৃত্যু ভয় বা অনিষ্ট প্ৰাপ্তিৰ পৰিৱেশ সৃষ্টি হয়, তেওঁৰ অন্তৰত উদ্বেক হোৱা মানসিক কাতৰজনক চিত্ৰ বৃত্তিটোৱেই হ'ল স্থায়ী ভাৱ শোক। এই স্থায়ী ভাৱটো যদি প্ৰিয়জনৰ গুণ গৱিমা আদিৰ দ্বাৰা উদ্বীপিত হয়, ক্ৰমেন আদিৰ দ্বাৰা অনুভাৱিত হৈ মোহেৰে সঞ্চাৰিত হৈ যি বস ফুটি উঠে সেই বসেই কৰণ বস নাম পায়। মহাপুৰুষৰ হুখন নাটকৰ প্ৰতিখনতেই কম বেছি পৰিমাণে এই বস অনুভূত হয়।

ৰক্ষিণী হৰণ নাটকত জ্যেষ্ঠ ভাৃত রক্ষিণীক কৃষ্ণৰ পৰিবৰ্তে শিশুপাললৈ বিয়া দিয়াৰ প্ৰস্তুতি চলোৱাত রক্ষিণী শোকত প্ৰিয়মান হোৱা দৃশ্য নাট্যকাৰ শক্ষৰদেৱে এটি কৰণ বসৰ গীতেৰে অধিক চিন্তাকৰ্যক কৰি তুলিছে—

হৰি বিনে ৰক্ষিণী দেখত আন্ধিয়াৰী,  
ঘন ঘন মুৰচ্চি পৰ এ বৰ নাৰী।  
ফোকাৰয় শ্বাস নয়নে ঝুৰে বাৰি ।।

তদন্তৰে কৃষ্ণক বিবহ তাপে তাপিত হয়া ৰক্ষিণী ঘন ঘন কৃষ্ণ গুণ জম্পায়ে দশ দিশ আন্ধাৰী দেখিয়ে মুৰ্চ্ছিত হয়া পৰল। এই প্ৰসঙ্গতে নাট্যকাৰে কেইবাটিও কৰণ বসৰ গীতেৰে অতি স্পৰ্শকাতৰ কৰি তুলিছে।

ৰাম বিজয় নাটকত অযোধ্যালৈ গমনৰ পথত পৰশুৰামে হৰধনু ভঙ্গাৰ অপৰাধত ৰামৰ ওপৰত প্ৰতিশোধৰ দাবাগী প্ৰদৰ্শন কৰাত প্ৰাণৰ প্ৰিয়তম স্বামীক হেৰৱাৰ লগাৰ বেদনাত সীতাই কৰা বিলাপে নাটকখনিত কৰণ বসৰ সঞ্চাৰ কৰিছে—

হৰি হৰি ৰমনী কৰয়ে পৰি মাই ।  
পেথি পৰম পিউ জীৱ যৈচে যাই ।।  
পাৱল কতনা পুণ্যে পহ হামি ।  
হাতে হৰয় বিধি নৰ নিধি স্বামী ।।

আকৌ এই নাটকৰ আৰম্ভণীতে জাতিস্মৰ সীতাই পূৰ্ব জনমত নাৰায়ণক স্বামীৰূপে পাবলৈ অনেক তপস্যা কৰিও বিফল হৈ এই জনমতো আশা পূৰ্ণ নোহোৱাত কাতৰ হৈ ঘনে ঘনে মুৰ্চ্ছিত হোৱা দৃশ্য

নাট্যকারে করণ বসেরে ফুটাই তুলিছে।

(৫) বিভৎস বসঃ কোনো অমার্জিত বস্ত্রক আলম্বন করি নাসিকা সংকোচন করিব লগাঅনুভাবিত আৰু গ্লানি আদিৰ দ্বাৰা সঞ্চারিত হৈ আস্বাদিত হ'লে তাক বিভৎস বস বোলে। ৰঞ্জিণী হৰণ আৰু বাম বিজয় দুয়োখন নাটকতে ৰঞ্জিণী আৰু সীতাৰ প্রণয় প্ৰার্থী বজাসকলে বিভৎস স্বৰূপ প্ৰদৰ্শন কৰিছে। ৰঞ্জিণীয়ে সভাত প্ৰৱেশ কৰোতেই কামাতুৰ বজাসকলে মান মৰ্যাদা জলাঞ্জলি দি ৰঞ্জিণীক পাবলৈ হেতো-ওপৰা লগাওঁতে সখীয়েকহঁতৰ চৰ, লাঠি আদি খাইও কামনা বাসনা ত্যাগ নকৰা হৰি ভক্তিহীন কামাসক্ত বজাসকলক নাট্যকাৰ শক্ষৰদেৱেৰে বিভৎস ৰূপ বুলিয়েই বৰ্ণনা কৰিছে। তদ্বপে বাম বিজয় নাটকতো সীতাৰ সয়ম্বৰত উপস্থিত বজাসকলেও কৰা দৃষ্টিকুটু আচৰণক বিভৎস বুলিয়েই নাট্যকাৰে বৰ্ণনা কৰিছে—

হে সুন্দৰী মদন বাণে হামাৰ প্ৰাণ ফুটি যায়

বচন অমিয়া বস বৰষি হামাকো জীৱাণ্ডেণ ।।

অয়ে সামাজিক লোকঃ হৰি ভক্তিহীন কামাতুৰ পুৰুষৰ দুখ দেখহ ।

(৬) হাস্য বসঃ বিকৃত বেশভূষা, চলন-ভঙ্গী আদিক আলম্বন কৰি অসামৰ্থ্যতাৰ অনুভাবিত হৈ সমাজৰ হৃদয়ত আস্বাদিত হ'লে তাক হাস্য বস বোলে।

শ্ৰীকৃষ্ণই ৰঞ্জিণী হৰণ কৰিবলৈ দ্বাৰকাৰ পৰা কুণ্ডললৈ আহোঁতে বথৰ বেগত বেদনিধি মূৰ্চ্ছা যোৱা, হাত ভৰি থৰ হোৱা আদি দৃশ্যই হাস্য বসৰ খোৱাক যোগায়। তদুপৰি ৰঞ্জিণীৰ বিবাহত মধু চন্দিকা কৰিবলৈ গৈ ৰঞ্জিণীৰ ৰূপ দেখি ব্ৰহ্মা মৃচ্ছক যোৱা আৰু সীতাৰ ৰূপ দেখি বিশ্বামিত্ৰ ঋষি কামাতুৰ হৈ মূৰ্চ্ছা যোৱা দৃশ্য হাস্য বসৰ উদাহৰণ ।

অঙ্গুত বসঃ স্থায়ী ভাৱ বিস্ময়ৰ আৰু অস্বাভাৱিক বস্ত্রক আলম্বন কৰি শিহৰণ, চক্খোৱা আদিৰ দ্বাৰা অনুভাবিত আৰু বিতৰ্ক চিন্তা আদিৰ দ্বাৰা সঞ্চারিত হ'লে তাক অঙ্গুত বস বোলে। শক্ষৰদেৱৰ কালিয় দমন নাটকত কালি নাগৰ বৰ্ণনাত অঙ্গুত বসৰ পটস্তৰ পোৱা যায়।

(৭) ৰৌদ্ৰ বসঃ বৈৰীকৃত অপকাৰ আদিৰ দ্বাৰা উদ্বীপিত তর্জন-গৰ্জন আদিৰ দ্বাৰা অনুভাবিত হ'লে তাকে ৰৌদ্ৰ বস বোলে। শক্ষৰদেৱৰ বাম বিজয়, ৰঞ্জিণী হৰণ নাটকত ৰৌদ্ৰ বস পৰিস্ফুটিত হৈছে। বাম বিজয় নাটকত পৰশুৰামৰ দৰ্প শুনি কোপত অধিৰ হোৱা লক্ষ্মণৰ সংলাপত এই বসৰ আভাষ পোৱা যায়।

“হে বঘুনাথ আততায়ী দুষ্ট দিজক বধে কোন দোষ ঠিক। হামাক আজ্ঞা কৰহ, আহেক প্ৰাণ চোৱাণ্ডেণ।”

(৮) অঙ্গুত বসঃ বিস্ময় নামৰ স্থায়ী ভাৱ, অস্বাভাৱিক ঘটনাক আলম্বন কৰি, শিহৰণ, চক্খোৱা আদিৰ দ্বাৰা সঞ্চারিত হৈ আস্বাদিত হ'লে তাক অঙ্গুত বস বোলে। কালিয় দমন নাটকত কালি নাগৰ ক্ষেত্ৰত তেনে বসৰ প্ৰয়োগ ঘটিছে।

(৯) শান্ত বসঃ শান্ত বসৰ স্থায়ী ভাৱ হ'ল নিৰ্বেদ অৰ্থাৎ ঔদাসীনতা- শম্ভু স্থায়ী ভাৱতো পৰিদৃশ্য মান জগতক আলম্বন কৰি সাধু সজ্জনৰ দ্বাৰা অনুভাবিত হ'লে শান্ত বস নাম পায়। বাম বিজয় নাটকৰ অৰ্থ ভট্টমাটি শান্ত বসৰ উদাহৰণ—

ধন জন জীৱন

যৌৱন বিজুৰি

উজৰি দেখা না দেখা ।

জানয় কেশৰ

দেৱাসে দেখা

সেহি শিলাকৰু বেখা ।।

পাৰিজাত হৰণ নাটকত কৃষ্ণৰ হাতত ইন্দ্ৰ পৰাজিত হৈ গৰ্ব, অহংকাৰ ত্যাগ কৰি বৈৰাগ্য ভাৱে কৃষ্ণৰ পাশত দণ্ডৰতে কৰা স্তুতিৰ শান্ত বস ফুটি উঠিছে।

গুৰুজনাব পদাক্ষ অনুকৰণ কৰি মাধৱদেৰেও ছয় অংকীয়া নাটক প্ৰণয়ন কৰিছিল। কিন্তু ৰসৰ ক্ষেত্ৰত দুয়োজনৰ নাটকৰ মৌলিক পাৰ্থক্য আছিল। গুৰুজনে নাটকৰ নায়ক ৰূপে বাচি লৈছিল পূৰ্ণ পৰ্যায়ৰ কৃষ্ণক যাৰ ওপৰত ঈশ্বৰত্ব আৰোপ কৰা হৈছিল। কিন্তু মাধৱদেৱে নাটক-বুমুৰাৰ নায়ক দুঃখ পুস্য কৃষণহে। গতিকে পূৰ্ণ কৃষ্ণৰ কৰ্মসূচীত ব্যৱহৃত হোৱা বীৰ ৰস, শৃংগাৰ ৰস, বিভৎস ৰস মাধৱদেৱৰ নাটকত ব্যৱহৃত হোৱা নাছিল। তাৰ পৰিবৰ্তে মান-অভিমান, চল-চাতুৰি, চুৰি আদি ৬ ৰসৰহে ব্যৱহাৰ হৈছিল। এই আটাইবোৰ বাঢ়সল্য ৰসৰ অন্তৰ্গত।

অসমত নাট-ভাওনাৰ সৃষ্টিকৰ প্ৰথম মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱেই। তেৰাৰ মূল উদ্দেশ্য মানৱ সমাজক ঈশ্বৰ ভক্তিৰ পথ নিৰ্দেশনা দিয়া। গতিকে নাটক আৰু ভাওনাৰ মুখ্য উদ্দেশ্য ভক্তি ৰস হ'লেও লৌকিকতা থকা নৱ ৰসৰ প্ৰয়োগ ঘটাই সৰ্বজন গ্ৰাহ্য কৰি তুলিছে। কেলি গোপাল নাটকত কৃষণ গোপীৰ প্ৰেম লীলাৰ কামজয় ৰূপক প্ৰক্ষেপ কৰি সেয়া অশ্লীলতা নেভাৰি ভক্তিভাৱ গ্ৰহণ কৰিবলৈ গুৰুজনে শিকনি দিচ্ছে যদিও সৰ্বসাধাৰণৰ দৃষ্টিত গোপীনাং বন্ধয়ন কামং ৰসয়াসম কেশৱং বৰ্ণনা প্ৰকট হৈছে। ঠিক তেনেদৰে বাম বিজয়, রঞ্জিণী হৰণ আদি নাটকতো লোক মনোৰঞ্জনৰ উদ্দেশ্যে নৱ ৰস প্ৰয়োগ কৰি ভাওনাসমূহ মনোৰঞ্জন কৰি তুলিছে।

গুৰুজনাব পৰৱৰ্তী কালতো তেনে উদ্দেশ্য সাৰোগত কৰিয়েই, হাস্যৰস, কৰণ, বীৰ ৰস আদিৰ সঘন প্ৰয়োগ কৰি তুলিছে যাৰ ফলত ভাওনাই অসমীয়া সমাজত এক বিশিষ্ট স্থান লাভ কৰিছে। এফালে চিন্ত বিনোদন আনফালে ভক্তি ৰসৰ সংঘাৰ এই দুয়োটা দিশতেই ভাওনা সফল হৈছে।

### সহায়ক গ্রন্থ :

(ক) মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱৰ অংকীয়া নাট আৰু বুমুৰা : ড° প্ৰদীপ হাজৰিকা  
ড° ইন্দিৰা শইকীয়া বৰা

(খ) শক্ষৰদেৱৰ নাটৰ ৰস : ৰাজীৱ বৰা (প্ৰৱন্ধ)

# শ্রীমন্ত শক্রদেৱৰ সৃষ্টিৰাজিৰ মূল্যায়ন

পোন্ধৰশ শতিকাত অসম ভূমিত জন্ম প্রহণ কৰা মহাপুৰুষ শ্রীমন্ত শক্রদেৱৰ বিশাল প্রতিভা আৰু চিন্তাৰ আলোকমালাই অসমৰ জনজীৱন উজ্জীৱিত কৰি তোলাৰ লগতে গুৰুজনে ভাষা, ধৰ্ম, সাহিত্য, সংস্কৃতিৰ চতুৰঙ্গ সংগ্ৰহি আকলেই সৃষ্টি কৰি গ'ল এক নৱজাগৰণ। এই নৱন্যাসে অসমীয়া জাতিসংঘাক পৰিশোধিত কৰি আধুনিক যুগৰ লগত খাপ খাব পৰাকৈ প্ৰবাহিত কৰিলে ন ন সংস্কাৰ। এই দিশত ডঃ ডিম্বেশ্বৰ নেওগদেৱৰ বক্তৰ্য ‘অসমীয়া সমাজৰ প্ৰকৃত বুৰঞ্জী অসমীয়াৰ জাতীয়তাৰ স্বৰূপ ইতিহাস বাস্তৱতে শক্রদেৱৰ জীৱনী মাত্ৰ’।

মহাপুৰুষজনাব বিশাল সৃষ্টিৰাজিৰ মূল্যায়ন কৰিবলৈ যোৱা মানে বাওনা হৈ চন্দ্ৰলৈ হাত মেলাৰ দৰেহে হ'ব। তথাপি আমি তেৰাৰ সৃষ্টিৰাজিৰ সামান্য ভাৰ মূল্যায়ন কৰিবলৈ প্ৰয়াস কৰিছো।

ভক্তি আন্দোলন : তামিল দেশৰ পৰা উত্তৰ ভাৰতলৈ সম্প্ৰসাৰিত হোৱা ভক্তি আন্দোলনৰ এটি ধাৰা অসমলৈ প্ৰবাহিত কৰি আনিলে এই গৰাকী যুগোন্তৰ্ণ পুৰুষে। ইতিমধ্যে অসমত ধৰ্মৰ নামত চলি থকা ব্যয় বহুলতা, যিটো সৰ্বসাধাৰণৰ বাবে দুঃসাধ্য লগতে বিভিন্ন ব্যভিচাৰ পূৰ্ণ ধৰ্মাচাৰণে জনসাধাৰণক কোঙা কৰি পেলোৱাৰ উপৰিও অতীষ্ঠ কৰি তুলিছিল। গুৰুজনে এইবোৰৰ ছাইত অসমবাসীক দেখুৱালে এক নতুন পথ- এই পথ মানৱতাৰ পথ- এই পথ ভক্তিৰ পথ- এই পথ ধৰ্মৰ ক্ষণাৰ নামত পৰৱা এটাও নমৰাকৈ কেৱল ভক্তিভাৱে, অনাড়ম্বৰভাৱে এক কৃষ্ণক শ্ৰৱণ-কীৰ্তনৰ মাজেদি ভজনা কৰাৰ পথ। ‘কৃষ্ণস্তু ভগৱান স্বয়ম্’। ভাগৱতে দেখুওৱা এই দিক্দৰ্শনৰ জৰিয়তে একমাত্ৰ কৃষ্ণত তন-মন অৰ্পণেৰে মোক্ষত্ব প্ৰাপ্তৰ পথ।

সেহি এক শৰণ ভজন অনুপাম।

নুশুনাই আন কোনো দেৱতাৰ নাম।। (ভক্তি প্ৰদীপ)

গুৰুজনে শৰণ ভজন মন্ত্ৰে ইচ্ছুক সকলক এই ভক্তি ধৰ্মত অন্তৰ্ভুক্ত কৰিলে। নৰ বলিকে ধৰি বিভিন্ন অমানৱীয় ধৰ্মাচাৰণ অন্ত পেলাই মহাপুৰুষজনাই অসমবাসীক ধৰ্মীয় নৰ জাগৰণৰ স্বাদ দিলে। গুৰুজনৰ এই সহজ সৰল ধৰ্ম প্ৰহণ কৰি অসমবাসী কৃতাৰ্থ হ'ল।

নামঘৰ : শ্রীমন্ত শক্রদেৱৰ গুৰুজনাই তেৰাৰ প্ৰৱৰ্তিত এক শৰণ ভাগৱতী ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ বাবে এক বাজহৰা কেন্দ্ৰৰ প্ৰয়োজনীয়তা অনুভৱ কৰিছিল। তাৰ ফলশ্ৰুতিত নামঘৰ। এই নামঘৰেই হৈ পৰিল শ্ৰৱণ-কীৰ্তনৰ স্থলী, ধৰ্মীয় আলোচনাব মূল লগতে বিবাদসমূহ নিষ্পত্তি কৰাৰ থল। দক্ষিণৰ অলংকৃত মন্দিৰৰ স্থাপত্যৰ সলনি শক্রদেৱেৰে পৰিকল্পনা কৰিলে গ্ৰাম্য অৰ্থনীতিত কোনো আচোৰ নপৰাকৈ বাৰীত থকা বাহ, বেত, খেৰ আদিৰে নিৰ্মিত আহল-বহল দুচলীয়া নামঘৰ। ইয়াত প্ৰয়োগ ঘটিল গুৰুজনৰ ভাস্কৰ্য কলাৰ অপূৰ্ব নিদৰ্শন। নামঘৰৰ সন্মুখত উত্তৰা-দক্ষিণাকৈ সজা গৃহই হ'ল মণিকূট। সপ্ত বৈকুঠৰ প্ৰতীক সাত খলপীয়া সিংহাসন ইয়াত প্ৰতিষ্ঠা কৰা হয়। সিংহাসনৰ তলৰ খলপাত কাছ, মাজত হাতী আৰু উদ্বৃত সিংহৰ চিহ্ন কটা থাকে। কাছ হ'ল ইন্দ্ৰিয় নিগ্ৰহৰ প্ৰতীক, হাতী হ'ল পাপৰ প্ৰতীক। সিংহ হ'ল নামৰ প্ৰতীক। অৰ্থাৎ নামসিংহই পাপৰ প্ৰতীক মদমত হাতীক বশ কৰিছে। নামঘৰত ব্যৱহাৰ কৰা চাকি, তেল শলিতা ত্ৰিশুণৰ প্ৰতীক। সিংহাসনত ভাগৱত প্ৰতিষ্ঠা কৰা হয়। জ্যোতি প্ৰসাদে ইউৰোপত যি স্থাপত্য আৰু ভাস্কৰ্য দেখা

পাইছিল তাকেই অসমৰ নামঘৰত দেখি আশৰ্য হোৱাই নহয় ভক্তি গদগদ হৈ শক্ষৰদেৱক অসমীয়া জীৱনৰ মহা কলাকাৰ শিল্পীৰো শিল্পী বুলি অভিহিত কৰিছিল।

ভাওনা ৩: শ্রীমন্ত শক্ষৰদেৱে নামঘৰৰ স্থিতিক অধিক শক্তিশালী কৰি তোলাৰ মানসেৰে ভাৰতীয় নাট্য পৰম্পৰাৰ ভেটিত নিৰ্মাণ কৰিলে অংকীয়া ভাওনা। মহা কলাকাৰ শক্ষৰদেৱৰ সৰ্বোত্তম কীৰ্তি ভাওনাই নামঘৰৰ জৰিয়তে অভিনয়ৰ পৰা আহাৰ্যলৈ, সংগীত, নৃত্য আদিৰ পৰা বাদ্যযন্ত্ৰ নিৰ্মাণলৈকে সকলো দিশ সামৰি এক নতুন কৰ্ম্যজ্ঞৰ সূচনা কৰিলে। মহাপুৰুষজনাই সূচনা কৰা মহান সাংস্কৃতিক আন্দোলনৰ প্ৰাৰম্ভিক পৰ্যায়েই হৈছে ভাওনা সংস্কৃতি। চৰিত পুতিৰ তথ্য অনুযায়ী গুৰুজনৰ প্ৰথম ভাওনা হ'ল 'চিহ্ন্যাত্ৰা' (১৪৬২)। ভূ-এওসকলৰ অনুৰোধক্ৰমে শক্ষৰদেৱে ভাওনাৰ প্ৰয়োজনীয় খোল, তাল, নিৰ্মাণ কৰি নতুৱা, গায়ন-বায়ন, সূত্ৰধাৰ, অৰিয়া মটা আদি সকলো প্ৰস্তুত কৰিলে। এই চিহ্ন্যাত্ৰা ভাওনাৰ আলমতে খোল বাদ্যকে ধৰি ভালেকেইপদ সংগীতৰ সম্পদ সৃষ্টি কৰিলে। গুৰুজনে নিজে খোল বাদ্য তৈয়াৰৰ বাবে কপিলীমুখৰ কলঙ্গৰ কাষৰ মাটি অনাই জগন্নাথ কুমাৰৰ হতুৱাই মাটিৰে খোল সাজি নিজে সুৰ বাস্তিলে। তাৰোপৰি বৈকুণ্ঠৰ পট অংকন কৰি থলুৱা ভাৱে ৰং তুলিকা প্ৰস্তুত কৰি সপ্ত বৈকুণ্ঠ সজাই তুলিলে। বৰ্তমান অসমৰ সত্ৰ, নামঘৰসমূহৰ সাত খলপীয়া সিংহাসনক গুৰুজনে দেখুওৱা সপ্ত বৈকুণ্ঠৰ প্ৰতীক ৰূপে ধৰা হয়। বৰ্তমান ভাওনাসমূহত পৰিবেশন কৰা গায়ন-বায়ন, বৰগায়ন, বৰবায়ন আদিৰ কাৰ্যাবলী চিহ্ন্যাত্ৰাতে প্ৰদৰ্শন হৈছিল। এক কথাত ক'বলৈ গ'লে অসমৰ সঙ্গীত আৰু কলাকৃষ্টিৰ সৰহথিনি উপাদান চিহ্ন্যাত্ৰা ভাওনাতে গুৰুজনে সৃষ্টি কৰিছিল। পৰৱৰ্তী সময়ত নাট্যকাৰজনে ছখন অংকীয়া নাটক আৰু কেইবাখনো ঝুমুৱা প্ৰণয়ন কৰি ভাওনা কৰি দেখুৱাই নিৰক্ষৰ লোকসকলক দৃশ্য-কাৰ্যৰ যোগেদি কৃষণ ভক্তিৰ স্বাদ দিলে।

বৰগীত ৩: শক্ষৰদেৱ আৰু তেৰাৰ প্ৰপন্ন শিয় মাধৱদেৱে বচনা কৰা গীতসমূহৰ বিষয়বস্তু আধ্যাত্মিক আৰু পাৰমার্থিক ভাৱধাৰাবে পুষ্টি হোৱাৰ উপৰিও ইয়াৰ ভাৱ-ভাষা অতি উচ্চ খাপৰ হোৱা হেতুকে গীতসমূহক বৰগীত আখ্যা দিয়া হৈছে। শক্ষৰদেৱে ২৪০ টা বৰগীত বচিল। কিন্তু সেই সময়ত হাতে লিখা একমাত্ৰ পুথিখন এজন ভক্তে আওৰাবলৈ নিওতে জুইত জাহ গ'ল। গুৰুজনে এই দুখতে গীত নিলিখো বুলি মাধৱক আজ্ঞা কৰিলে- 'ইমান শ্ৰমকৈ গীতথিনি কৈলো পুইলে আৰু গীত নকৰো তুমিয়েই কৰা।' তথাপি মাধৱ পুৰুষে ভক্তসকলৰ মনত ৰোৱা ৩৫ টা গীত সংগ্ৰহ কৰিলে। তদুপৰি তেৰাৰ ৬খন অংকীয়া নাটকত ১০৭ টা বৰগীত সন্নিবিষ্ট হৈ আছে। মাধৱদেৱে নিজ গুৰুৰ আদেশতে ১৫৭ টা গীত বচনা কৰিলে আৰু তেৰাৰ বচিত ঝুমুৰাত ৪৪ টা গীত সন্নিবিষ্ট হৈ অসমীয়া জাতিৰ গীতৰ ভঁড়াল চহকী কৰিছে।

গুৰুজনৰ গীতসমূহত আশোৱাৰী, বনশ্রী, কেদাৰ, বসন্ত, শ্ৰীকেদাৰ, গৌৰী, ভূপতি আৰু অহিৰ বাগৰ ব্যৱহাৰ কৰিছে। ইয়াৰে পুৱাৰ গীতত অহিৰ বাগ ব্যৱহাৰ কৰাৰ বিপৰীতে গৌৱী, ধনশ্রী, মাহৰ দুপৰীয়া গোৱা গীতত ব্যৱহাৰ কৰিছে। আৰেলি আৰু ৰাতি আশোৱাৰী, বেলোৱাৰ আৰু কেদাৰ ৰাগৰ পৰিবেশনৰ দিহা আছে। পাৱে পৰি হৰি আৰু গোপালে কি গতি কৈলে এই গীত দুটি গুৰুজনে তেৰাৰ বৰপুত্ৰ ৰমানন্দ জন্ম হওঁতে সাংসাৰিক মায়াজলত আবদ্ধ হোৱাৰ বিবৃত বচনা কৰিছে। শুন শুন ৰে সুৰ বৈৰী প্ৰমাণা বৰগীতটি সীতাক উদ্বাৰ কৰিবলৈ বানৰ গণক লৈ ৰামে ৰাগণক বধ কৰাৰ কথনেৰে প্ৰতীকী ভাৱেৰে ৰাগণকপী দুষ্কৃতিক বামৰূপী সংস্কৃতিয়ে পৰাভৱ কৰাৰ বৰ্ণনা দিছে। আকৌ গুৰুজনে 'গোপী উদ্বাৰ সংবাদ' নামৰ অধ্যায়টিত কৃষণীন গোপীনিৰ বিবহ ইমান হৃদয় স্পৰ্শকৈ বৰ্ণনা কৰিছে তাৰ প্ৰভাৱত

তেবাই ৭ টা বৰগীত গোপিনীৰ বিৰহত ব্যথিত শ্ৰীকৃষ্ণই সখা উদ্ধৱক বুজনি দিবলৈ পঠোৱাৰ ভাৱত প্ৰণয়ন কৰিছে। নাৰায়ণ কাহে ভক্তি কৰো তেৰা বৰগীতকে ধৰি কেইবাটাও গীত পাৰমার্থিক ভাৱেৰে লিখিছে। এই বৰগীতসমূহ অসমৰ অমূল্য সম্পদ।

নৃত্যঃ মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱেৰ বাৰ বছৰ তীৰ্থ ভ্ৰমণ কৰি ভাৰতীয় আচাৰ-বীতি, সংগীত, নৃত্য, বাদ্যৰ লগত পৰিচিত হৈ লগতে অসমত ইতিপূৰ্বে চলি থকা নৃত্যৰ সৈতে সঙ্গতি বাখি এক নতুন ধাৰাৰ নৃত্য প্ৰৱৰ্তন কৰে। ২০০০ বৰ্ষত এই নৃত্যই বাস্ত্ৰীয় স্বীকৃতি পোৱাৰ পিছত এই নৃত্যানুষ্ঠানক সত্ৰীয়া নৃত্য নামেৰে নামকৰণ কৰা হয়, যিহেতু নৃত্যসমূহ ৫০০ বছৰ ধৰি সত্ৰসমূহে অনেক ঘাত-প্ৰতিঘাতৰ পিছতো ধৰি বাখিবলৈ সক্ষম হৈছে।

সত্ৰীয়া নৃত্যৰ ব্যাকৰণ হ'ল মাটিৰ আখৰা। শক্ষৰদেৱে মানুহৰ মানসিক শক্তিৰ লগত শাৰীৰিক সম্বন্ধত থাকিব পাৰে, সেই কথা উপলক্ষি কৰিয়েই এই নৃত্য বা ব্যায়ামৰ সৃষ্টি কৰিছিল। মাটিৰ লগত সম্বন্ধ বাখি শৰীৰৰ অংগ-প্ৰত্যঙ্গসমূহৰ গঠন, শ্ৰীবৃন্দি, চালিকা শক্তিৰ সকলো দিশত প্ৰভাৱ বিস্তাৰ কৰাকৈ একনিষ্ঠভাৱে সততাৰে হৃদয়ঙ্গম কৰি সাধনাকে মূলতঃ মাটি আখৰা বোলা হয়। সত্ৰীয়া নৃত্যসমূহ হৃদয়ঙ্গম কৰিবলৈ মাটি আখৰাৰ প্ৰতিটো ভাগেই তন্ত-তন্তকৈ জনাটো আৱশ্যক। মণিবাম দন্ত গায়ন, ঘনকান্ত বৰবায়ন, গোবিন্দ শইকীয়া আদি নৃত্য বিশাৰদসকলে মাটি আখৰা ৬৪ বিধি বুলি সিদ্ধান্ত দিছে। ড° মহেশ্বৰ নেওগদেৱে ১০৮ বিধি বুলি মন্তব্য দিছে। এটো অনন্বীকাৰ্য যে সত্ৰীয়া নৃত্যৰ প্ৰতি অনুৰাগ নথকা ব্যক্তিয়েও যদি দৈনন্দিন মাটি আখৰা অভ্যাস কৰে, তেওঁ নিৰোগী আৰু সু-স্বাস্থ্যৰ অধিকাৰী হ'ব পাৰিব। যিহেতু মাটি আখৰাৰ ৯০% যোগাসন আৰু প্ৰাণায়মৰ লগত সাদৃশ্য আছে। কেইবিধমান মাটি আখৰাৰ নাম প্ৰকাশ কৰা হ'ল- (ক) আৰ্ঠু ল'ন (খ) থিয়ল'ন (গ) ময়ুৰে পানী খোৱা (ঘ) উৰ্দ্বালন (ঙ) তেলটুপি (চ) কাছবান্ধ (ছ) ওলেটা খৰ।

মাটি আখৰা শিকা সম্পূৰ্ণ হ'লৈ কৃষও নাচ, নাদুভঙ্গী নৃত্য, সূত্ৰধাৰী নৃত্য, ঝুমুৰ আৰু চালি নৃত্য আদি নৃত্যসমূহৰ শিক্ষা ল'ব পাৰি। ঝুমুৰ আৰু চালি এই দুয়োবিধি নৃত্য মাধৱদেৱৰ সৃষ্টি।

সত্ৰীয়া নৃত্যৰ কলাসমূহ সত্ৰত নিত্য নৈমিত্তিক প্ৰসংগসূচীৰ ব্যৱহাৰত হৈ আছিল। নৃত্যসমূহ ক্ৰমবিকশিত ৰূপত চৰ্চা হৈ বৰ্তমান বহিৰাঞ্চলৈও সম্প্ৰাসাৰিত হৈছে। ১৯৭৫ বৰ্ষত বাস্ত্ৰপতি ফকৰদিন আলি আহমেদৰ লগত কমলাবাৰী সত্ৰ থুলৰ ১৬ জনীয়া দলে ইন্দোনেচীয়াত অংকীয়া ভাওনা আৰু সত্ৰীয়া নৃত্য পৰিৱেশন কৰে। এই দলটিত থকা বিশেষ ব্যক্তিসকল হ'ল পৰমানন্দ বৰবায়ন, ৰোমেশ্বৰ বৰবায়ন, ৰুদ্ৰ বৰজুৱা আৰু আনন্দ মোহন ভাগৱতী। ২০০৮ চনৰ পৰা পুনৰ এই ধাৰাবাহিকতা আৰম্ভ হয় উত্তৰ কমলাবাৰী সত্ৰৰ শ্ৰী ভৱানন্দ বৰবায়নৰ নেতৃত্বত। কমলাবাৰী থুলৰ এই দলটিয়ে ফ্ৰান্স, পৰ্তুগাল, হলেণ্ড আদি দেশত সত্ৰীয়া নৃত্য প্ৰদৰ্শন কৰাই নহয় বৰঞ্চ প্ৰসাৰতা আৰম্ভ কৰিছে। সত্ৰীয়া নৃত্যৰ এই জয়যাত্ৰা অব্যাহত আছে।

সাহিত্যঃ নৰবৈষ্ণৱ আন্দোলনৰ ভেটিত অসমৰ সামাজিক, সাহিত্যিক দিশৰ সোণালী সৌধ নিৰ্মাণকাৰী মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱেৰ সাহিত্যৰ দিশতো অসমবাসীৰ বাবে মেটমৰা সন্তাৱ আগবঢ়াই গৈছে। এইটো কথা অনন্বীকাৰ্য যে প্ৰাচীন ভাৰতীয় সাহিত্যক ধৰ্ম আৰু দৰ্শনৰ পৰা পৃথককৈ চাব নোৱাৰিব। সেয়েহে শক্ষৰদেৱৰ সাহিত্যকৃতিৰ মূল আধাৰ বেদান্ত দৰ্শন- গীতা, ভাগৱত, সাহিত্যিক পুৰাণ আৰু বেদৰ জ্ঞানকাণ্ড, যিটোত বেদান্তই উত্তৰ মীমাংসা বুলিছে, সৰ্বশাস্ত্ৰ বিশাৰদ, বিদঞ্চ পণ্ডিত শক্ষৰদেৱে ইচ্ছা কৰা হ'লৈ অনেক মৌলিক

সাহিত্য সৃষ্টি করিব পারিলেই হেঁতেন। কিন্তু সেয়া করা নাছিল। কাবণ সর্বভাবতীয় পর্যায়ত যি ভক্তি আন্দোলন গঠি উঠিছিল, মহাপুরুষজনাই সেই ভক্তি আন্দোলনৰ হে পৃষ্ঠপোষক আছিল। সেয়েহে মাধৱদেৱকো বেদান্তৰ সীমাৰ বাহিৰলৈ নাযাবলৈ সকিৱনী দি গৈছিল। গুৰুজনে ভাগৱতৰ কেইবাটিও অধ্যায় অসমীয়ালৈ ভাঙ্গিব কৰিছিল। কিন্তু সেইয়া আক্ষৰিক অনুবাদ নহয়, ভাবানুবাদহে। প্রতিটো খণ্ডতে কৰিয়ে নিজস্ব মতামত লিখি গৈছে। সেয়েহে ভাগৱত যে অনুবাদ শাস্ত্র তাক বিশ্বাস কৰিবলৈও টান। তাৰোপৰি তেৰাৰ বচনাসন্তাৰ হ'ল হৰিশচন্দ্ৰ উপাখ্যান, ৰঞ্জিণী হৰণ কাব্য, ভক্তিপ্ৰদীপ, ভক্তি বত্তাকৰ, উত্তৰাকাণ্ড বামায়ণ, বৰগীত, গুণমালা আৰু ছয় অংকীয়া নাটক। তেৰাৰ বচিত আটাইতকৈ জনপ্ৰিয় কীৰ্তনক অসমীয়া সাহিত্যৰ মৌচাক বুলিব পাৰি। কীৰ্তনত হৰ্ষ-বিষাদ, প্ৰেম-বিবহ আদিকে ধৰি নৰ-বসৰ মিলন ঘটিছে। ডং নগেন শইকীয়াৰ মতে, “যিসকলে সাহিত্যৰ মৌল নুবুজে, তেওঁলোকে ইয়াৰ লয়ত মোহিত হৈছে। যিসকলে সাহিত্যৰ তত্ত্ব বুজি পায়, তেওঁলোকে ইয়াৰ সাহিত্যৰ মধু চাকিবলৈ লৈছে, যিসকলে ঈশ্বৰ তত্ত্ব, সৃষ্টি তত্ত্ব বুজাত পার্গত, সেইসকলে ইয়াৰ পৰা জ্ঞান মাণিক উদ্ধাৰ কৰিছে।

### শঙ্কৰদেৱৰ সৃষ্টিসমূহৰ মূল্যায়ন :

উপৰোক্ত লিখনিসমূহ পৰ্যালোচনা কৰিলে আমি অনুভৱ কৰিব পাৰিম গুৰুজনৰ প্রতিটো কৰ্মই, প্রতিটো চিন্তাধাৰাই, প্রতিখন সাহিত্য সম্বাৰত প্ৰতিফলিত হৈছে পৰম তত্ত্ব, গতীৰ দার্শনিক তত্ত্ব আৰু দিক্ দৰ্শন। আজিকোপতি কোনো ভাৰতীয় সন্তই এটা জাতিৰ সৰ্বাঙ্গীন উন্নতি কল্পে এককভাৱে ইমানথিনি মানৱ সম্পদৰ উপাদান দি যাব পৰা নাই। এইক্ষেত্ৰত শ্রীমন্ত শঙ্কৰদেৱ অন্যতম। তেৰাৰ আকোৱালী নোপোৱা গুণৰ প্ৰত্যক্ষ কৰিয়েই মাধৱদেৱৰ সৰ্বগুণাকৰ বাপে গুৰুজনক বন্দিত কৰিছিল। প্ৰথমে আমি তেৰাৰ প্ৰকাশিত ভক্তি আন্দোলনলৈকে চাওঁ। প্ৰাক্ শঙ্কৰী কালছোৱাত শৈৱ, বৈষ্ণৱ আৰু বৈদিক সংস্কৃতিৰ ধাৰা প্ৰৱাহিত হৈ আছিল যদিও দশম শতকাত অসম ভূমিতেই সৃষ্টি হোৱা দুখন পুথি- কালিকাপুৰাণ আৰু যোগিনীতন্ত্ৰই এই প্ৰাচীন ধৰ্ম সংস্কৃতিক তল পেলাই তাৎক্ষণিক ধৰ্মই আগস্থান ল'লে য'ত ধৰ্ম পালনৰ নামত অনেক দেৱ-দেৱীৰ উপৰিও ভূত-প্ৰেত, ডাকিনী, যোগিনী আদিৰো বিভিন্ন জীৱ-জন্মৰ বলীৰ মাধ্যমেৰে পূজা কৰাৰ ব্যৱস্থা হ'ল। তাৰোপৰি এনে কিছুমান পাবত গজা বিজতৰীয়া পঞ্চাৰ সৃষ্টি হ'ল যি ধৰ্ম পালনৰ নামত চূড়ান্ত ব্যভিচাৰ আৰু অশ্লীলতাৰ পোহাৰ মেলিলে। গুৰুজনে এনেবোৰ বিজতৰীয়া সংস্কৃতিৰ পৰিসমাপ্তি ঘটাই অসমবাসীক এক কৃষণদেৱক অতি সহজ পঞ্চাৰে ভজনা কৰি মোক্ষত্ব লাভ কৰিব পৰা পথৰ সন্ধান দিলে।

দ্বিতীয়তে গুৰুজনাই ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ আহিলাৰে নামঘৰৰ জন্ম দিলে যিটো অনুষ্ঠান অসমীয়া সংস্কৃতিৰ যাদুঘৰ বাপে বিবেচিত হ'ল। বৰ্তমান অসমৰ প্রতিখন গাঁৱতে নামঘৰ আছে আৰু সকলোৱে আজিও নামঘৰক সবাতোকৈ পৰিত্ব স্থান বাপে বন্দিত কৰি আহিছে। তদুপৰি এই নামঘৰতে প্ৰদৰ্শিত গুৰুজনৰ সৃষ্টি ভাওনাক শঙ্কৰদেৱৰ সৰ্বোত্তম সৃষ্টি বুলি পণ্ডিতসকলে অভিহিত কৰিছে। শাস্ত্ৰ, ভাগৱত পঢ়িব নজনা অনাক্ষৰী জনসাধাৰণে ভাওনাৰ যোগেদিয়েই কৃষণভক্তিৰ স্বাদ লাভ কৰিলে।

তৃতীয়তে গুৰুজন আৰু তেৰাৰ প্ৰপন্ন শিষ্য মাধৱদেৱৰ বচনা কৰা গীতসমূহৰ আদৰ্শ জীৱনচৰ্যাৰ মাজত আবদ্ধ নাথাকি নৈতিক আৰু আধ্যাত্মিক স্তৰলৈ গতি কৰিলে। এই গীতসমূহ কিয় বৰগীত আখ্যা দিয়া হ'ল সেই বিষয়ত পণ্ডিতসকলে বিভিন্ন মত প্ৰকাশ কৰিছে। এওঁ গীতসমূহৰ বিষয়বস্তু সংৰক্ষণশীল অৰ্থাৎ দৈহিক প্ৰেম প্ৰীতি আৰু ইন্দ্ৰিয়গ্ৰাহ্য ভাৱৰ পৰা সম্পূৰ্ণৰূপে মুক্ত। আধ্যাত্মিক আৰু ভক্তিৰসেৰে

পরিপূর্ণ শক্তি-মাধ্যম গীতের বাদে আন ধর্ম গুরুর গীতক বরগীতের মাজত স্থান দিয়া হোৱা নাই। এই গীতখনি অসমীয়া সংগীত জগতের অমূল্য সম্পদ।

বর্তমান ভারতবর্ষতে বামদেরে যোগাভ্যাস, প্রাণায়ম, ব্যায়াম আদির প্রচলন করি বিশ্ব ভিতরতে সুনাম অর্জন কৰিবলৈ সক্ষম হৈছে। শক্তিদেরে আজিৰ পৰা পাঁচ শ বছৰৰ আগেয়ে বামদেৱতকৈ উচ্চ পৰ্যায়ত যোগাভ্যাস সৃষ্টি কৰিছিল। বর্তমান সত্ত্বীয়া নৃত্য কপে প্রতিষ্ঠিত মাটি আখৰাৰ ভাগসমূহ এই যোগাভ্যাস সমূহৰ পৰিপূৰ্বক। গুৰুজনাৰ সৃষ্টি কৃষণনৃত্য, সূত্রধাৰী নৃত্য, বেহাৰ নৃত্য, বামদানি আৰু নাদুভঙ্গী নৃত্য, চালি নৃত্য আদিৱে বর্তমান বিশ্ব বিভিন্ন প্রান্তত প্ৰচাৰিত হৈ প্ৰশংসা বুটলিবলৈ সক্ষম হৈছে।

ঠিক তেনেদেৰে সাহিত্যৰ ক্ষেত্ৰতো শক্তিদেৱৰ অৱদান অতুলনীয়। কাব্য, নাটক, গীত আদিৰ মাজেদি গুৰুজনে শব্দালংকাৰ আৰু অৰ্থালংকাৰ দুইবিধি অলংকাৰৰ সু-প্ৰয়োগ কৰি সমগ্ৰ বচনা বিষয়বস্তুক চিত্ৰময় আৰু ব্যঙ্গনময় কৰি তুলিছে। কীৰ্তন পুথিভাগ মহাপুৰুষজনাৰ স্বাতোকৈ ডাঙৰ সাহিত্যিক কীৰ্তি। শক্তিদেৱৰে অন্য একো নিলিখি যদি কীৰ্তনখনকে লিখি হৈ গলহেঁতেন, তেতিয়াও অসমীয়া সমাজত চিৰনমস্য হৈ থাকিলহেঁতেন। কীৰ্তনৰ পাতে পাতে গুৰুজনৰ দাশনিক চিন্তাৰ প্ৰসাৰ ঘটিছে। ইয়াতেই তেৰাৰ ধৰ্ম দৰ্শনৰ মত স্পষ্টকৈ ফুটি উঠিছে। অসমৰ আকাশে-বতাহে, নামঘৰ, গোঁসাই ঠই আদিৰ বাদেও বিয়া সবাহ আনকি মুকলি পথাৰতো কীৰ্তনৰ সুৰ প্রতিখনিত হৈছে।

একেটি ব্যক্তিত্বৰ মাজত দাশনিক, শাস্ত্ৰত পঞ্জিৎ, নৃত্য-গীত-বাদ্য এই তিনিওটা কলাৰ সৃষ্টি আৰু প্ৰয়োগত পার্গত এগৰাকী সমাজ সংগঠক, চিত্ৰকৰ, নৰ বৈষণৱ ধৰ্মৰ দাস্য ভক্তি ভক্তিৰ প্ৰাধান্যৰে নতুন মাত্ৰা দিওঁতা ধৰ্ম প্ৰচাৰকৰ প্ৰতিভা বিশ্ব কোনো সন্তুষ্টি ক্ষেত্ৰত দেখা নাযায়। তেৰাৰ এই আকোৱালী নোপোৱা ব্যক্তিত্বৰ বাবেই নিঃসন্দেহে বিশ্বশ্ৰেষ্ঠ বুলিব পাৰি।

# কমলাবাৰী সত্ৰৰ ইতিবৃত্ত- অতীত আৰু বৰ্তমান

গুৰুজনাৰ বৈকুণ্ঠপ্ৰয়াণৰ পিছত মাধৰ পুৰুষে সুন্দৰীদিয়া হাজো পৰিত্যাগ কৰি লক্ষ্মীনাৰায়ণ বজাৰ আইধাইৰ আহুন ক্ৰমে বেহাৰলৈ যাত্রা কৰিলে। বেহাৰৰ ভেলাদুৰাৰত থকাৰ সময়তে উজানলৈ পঠোৱা কেশৰচৰণ আতাই সেৱা ধৰিলেহি আৰু গুৰুজনাক উজানৰ বাৰ্তা দিয়াৰ লগতে জনালে তেওঁৰ লগত এজন সু-পুৰুষ তেৰাৰ পাশত ধৰ্ম ধৰিবলৈ আহিছে। মাধৰ পুৰুষে সেই সু-পুৰুষজনৰ পৰিচয় গুৰুবাক্যৰ যোগেদিয়েই জান আগতীয়াকৈ পাইছিল।

কেশৰচৰণৰ লগতে থাকি পিছদিনা পুৰুষজনে তেওঁৰ সৈতে আহি যথা নিয়মেৰে মাধৰদেৱৰ চৰণত সেৱা ধৰিলেহি। গুৰুজনে উঠা উঠা বুলি আশ্বাস বাণীৰে তেওঁৰ পৰিচয় আৰু অহাৰ সকাম সুধিলে।

“বাপ আমি বৰনাৰায়ণপুৰৰ শাউকুছি প্ৰামৰ লোক, লৱৰ নাতি পিতৃপুৰুষ তিতা চোমদাৰ, নাম পদ্ম। সপোনত তযু কলেৱৰ দেখা পোৱা হ'ল আৰু বত্তাবলী পুথিৰ যোগেদি তোমৰাৰ চৰণ চিনি ধৰ্মবস্তু ভিক্ষা কৰিবলৈ আহিছো।” মাধৰ পুৰুষে তেওঁক আগেয়ে গঙ্গাস্নান কৰি আহিবলৈ কোৱাত আতাপুৰুষে সেইমতে গঙ্গাস্নান, দান কৰি তিনিদিনৰ পিছত গুৰুজনৰ চৰণত আত্মনিয়োগ কৰিলে। মাধৰদেৱে সম্পূৰ্ণ সাতদিন ধৰি পদ্ম আতাক ধৰ্মৰ তত্ত্ব, উপদেশ, বল-বীৰ্য, শক্তি, ভক্তি তেওঁতেই অৰ্পণ কৰি বিদায় পৰত ক'লে- “বাপু, লৱৰ নাতি, তুমি এতিয়া উজানলৈ গৈ ধৰ্মবস্তু প্ৰকাশ কৰিব লাগে। পূৰ্বে শক্ষৰ গুৰুৰে আমাক উজানলৈ যাবলৈ কোৱাত সখা নাৰায়ণ দাসে প্ৰাৰ্থনা জনাই আমাক সেই যাত্রাৰ পৰা বিৰত ৰাখিলে। এতিয়া তুমি আমাৰ গাৰ বদল স্বৰূপ হৈ ধৰ্ম প্ৰকাশ কৰিবলৈ উজানলৈ যোৱা।” “বাপ, আমি গুৰুজনৰ পাশতে থাকিম বুলিহে আহিছিলো, তদুপৰি অসম দেশৰ বিষম কথা, তাত কেনেকৈ ধৰ্ম প্ৰচাৰ কৰিব পৰা যাব।” “সংশয় নকৰিবা, তোমাৰ বাবে অসম দেশ বিষমৰ ঠাইত সুষম হ'ব”- এইবুলি প্ৰোথ দি আতাক ক'লে “এই মালা শ্ৰী শক্ষৰ গুৰুজনে সেৱা কৰা মালা, ইমান দিনে মই সেৱা কৰি আছিলো, এতিয়া তোমাক দিলো, এইযোৰ মন্দিৰা তালে গুৰুজনে নাম গাইছিল, আজি হন্তে এই তাল তোমাক দিলো, তুমি মোৰ আতমচা নুমলীয়া সেৱক, সেয়েহে মোৰ শেহতীয়া নাম-মালিকা পুথিখনো তোমাক দিলো, উজানত তোমাৰ হন্তে প্ৰচাৰ হ'ব। কীৰ্তন-দশমত শক্ষৰ গুৰুক পাবা, ঘোষা-বত্তাবলীত আমাক পাবা। তদুপৰি মথুৰাদাস, বিষুওতাতা আৰু গোপাল আতাক চিনিলেহে আমাক সম্পূৰ্ণকৈ চিনিবা।” উপদেশ সমূহ দি গুৰুজনে আতা পুৰুষক আগবঢ়াই দিবলৈ ভক্ত সকলক কৈ নিজেও দুখোজ আগবঢ়াই দিলে। আতাপুৰুষেও সলোতক নয়নেৰে গুৰুৰ পৰা বিদায় লৈ পুনৰ কিছুদিনৰ পিছত বৰনাৰায়ণপুৰ পালেহি।

বৰনাৰায়ণপুৰত কন্দলী, বদুলা আদি ২৪ ঠাইত সত্ৰ পাতি থাকোতেই মাধৰপুৰুষৰ দেহান্তৰৰ খবৰ পাই ব্যাকুলিত হৈ পুনৰ ভাটিলৈ ভক্তসকলৰ সহিত ভটিয়াই গ'ল। বৰপেটা, কোচবিহাৰৰ মধুপুৰ থানত কিছুদিন থাকি আতাই বৈষণেৱসকলৰ সহিত গুৰু দুজনাই প্ৰকাশ কৰি হৈ যোৱা গীত, মাত, সূত্ৰধাৰ, নতুৱা, গায়ন-বায়ন, কীৰ্তন, প্ৰসঙ্গ আদি চৰ্চা কৰি সেইবোৰ উজনীত প্ৰচাৰৰ ব্যৱস্থা কৰিলে।

কমলাবাৰী সত্ৰ প্ৰতিষ্ঠা ৎ বৰনাৰায়ণপুৰৰ পৰা আতাদেৱ ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ বাবে মাজুলীলৈ যাত্রা কৰে। এই খবৰ পাই মূৰাৰী মুদৈয়ে তেওঁৰ ভেটিতে সত্ৰ পাতিবলৈ প্ৰাৰ্থনা জনোৱাত সেইমতে তাতেই নামঘৰ-মণিকূট নিৰ্মাণ কৰি সত্ৰ প্ৰতিষ্ঠা কৰা হ'ল। তাত কিছুদিন থকাৰ পিছত হৰিচৰণ আতৈকে আদি কৰি

ভালেকেইজন আতৈয়ে আপত্তি দর্শালে এইবুলি ইয়াতে থাকিলে তোমৰাৰ সত্র নাম নাথাকে। সকলোৱে মুদৈ ভেটি সত্র নামেৰেহে জানিব। আতাদেৱে কথায়াৰ সজ বুলিলে লগতে সকলোকে জনালে যে নামনিত দেখি অহাৰ দৰে এখন পূৰ্ণাঙ্গ অবয়বৰ সত্র প্রতিষ্ঠা কৰাৰ সপোন তেওঁ দেখি আহিছে। আতাদেৱৰ সপোনক সাকাৰ বৰপ দিবলৈ উপযুক্ত ভূমিৰ সন্ধান কৰোতে টুনী নদীৰ পাৰত থকা আহোম ৰাজবিয়া তথা লক্ষ্মীনারায়ণ বেজবৰকৰাৰ উপবিপুৰুষ পুৰুষোন্ম বৰকৰাৰ কমলাটেঙ্গাৰ বাৰীখন সকলোৱে চকুত পৰিল। এই কথা ৰাজবিয়াজনক জনালত তেওঁ অতি আনন্দেৰে সেই ভূমিখিনি সত্র প্রতিষ্ঠাৰ বাবে দানসূত্ৰে আগবঢ়ালে।

এইখনেই সেই পৰিত্ব স্থান য'ত শক্র-মাধৰ দুয়োজনা গুৰুৱে নৌকাৰে নামনি মাজুলী ভৰণ কৰোতে কিছু সময় জিৰণী লওঁতে কৈছিল- “জনা গৈছে বঢ়াৰ পো, তোমাৰ আমাৰ পিছত এজন সদ্ গুৰুৰ হন্তে এই ঠাইতে এগছি বস্তি প্ৰজলিত হ'ব আৰু তাৰ পোহৰত আমাৰ ধৰ্মবস্তু অধিক প্ৰকাশিত হ'ব” দুয়োজন গুৰুৰ পদবেণু বঞ্জিত এই ঠাইতেই নামঘৰ-মণিকূট, হাটী, বাটী, বহাঘৰ, বাঙলী ঘৰ আদি নিৰ্মাণ কৰি ১৫৯৫ শকত, ইং ১৬৭৩ খ্রীঃত আঘোন মাহৰ শুল্কা একাদশী তিথিত গুৰু দুজনাৰ নীতি আদৰ্শৰ ভিত্তি মহাপুৰুষীয়া পূৰ্ণাঙ্গ সত্রখনৰ বস্তি জুলি উঠিল। নামকৰণ হ'ল “কমলাবাৰী সত্র”। অতি কম সময়ৰ ভিতৰতে আতাদেৱৰ প্ৰচেষ্টাত সত্রখন অসমৰ ভিতৰতে সত্রীয়া সংস্কৃতিৰ বহঘৰলৈ পৰিবৰ্তিত হ'ল।

আতাপুৰুষে বৰনাৰায়ণপুৰ নিবাসী বাসুদেৱ ব্ৰাহ্মণ গুৰুৰ পুত্ৰ হৰিচৰণক বাল্যকালৰ পৰা লগত ৰাখি ধৰ্মবস্তু দি সত্রৰ সকলো ৰীতি-নীতি আৰু ধৰ্ম ভক্তিৰ শিক্ষা দি নিপুণ কৰি তোলে। সেই হৰিচৰণেই সত্রখনিৰ সৌন্দৰ্য বৰ্দ্ধন কৰি ৰখাত প্ৰভুত বৰঙণি আগবঢ়োৱাৰ উপৰিও মধুপুৰ সত্রত এবছৰ থাকি কলা-সংস্কৃতিৰ শিক্ষা লাভ কৰি কমলাবাৰীৰ ভক্ত সকলৰ মাজত প্ৰচাৰ কৰে। তেওঁ নিজ ভাতৃ শ্ৰীৰামকো সত্রলৈ আনি সত্রীয়া সংস্কৃতিৰ শিক্ষাতে পার্গত কৰি তোলে। আতাদেৱে হৰিচৰণকে সত্র ভৰভাৰ অৰ্পণ কৰি যোৱাৰ চিন্তা কৰিছিল, কিন্তু হৰিচৰণে আগতীয়াকৈ ইহলীলা সম্বৰণ কৰাত আতাদেৱ বিমোৰত পৰিল। ইতিমধ্যে আতাৰো দেহা বিকল হৈ অহাত ভক্ত সকলে জনালে- “আতা তোমৰা বৈকুণ্ঠৰ বস্তু পুনৰ বৈকুণ্ঠলৈ ঘূৰি যোৱা যাব। তোমৰা অবিহনে আমাক কোনে চলাব।” “বাপুসকল যি মাৰিলোহেঁতেন হাতী, সি পলাল দুভাগ ৰাতি।” হৰিচৰণকেই আমি সেই গুৰুভাৰ দিম বুলি ভাবিছিলো, তেৱেঁ আগতীয়াকৈ আমাৰ মাজৰ পৰা গুছি গ'ল। এতিয়া আমাৰ দৃষ্টিত তেনে যোগ্য লোক পৰা নাই।” “আতা, তোমৰাৰ ভতিজা কৰণাময় আছে নহয়।” “বাপুসকল, সেইয়া কেতিয়াও হ'ব নোৱাৰে। আমি গুৰুজনাৰ আগত এগৰাকী বৌমাত্ৰ বাদে কোনো নাই বুলি কৈ আহিছিলো, তাৰোপৰি শক্র গুৰুৱেও নিজৰ উপযুক্ত পুত্ৰ থাকোতেও মাধৰ পুৰুষকহে গুৰুভাৰ অৰ্পণ কৰিছিল আৰু মাধৰ পুৰুষেও ভাগিনীয়েকক ভৰভাৰ নিদি আচুৎ গুৰুকহে সতৰীয়া পাতি হৈ গ'ল।”

তেতিয়া ভক্তসকলে বুলিলে- “আতা, তোমৰা যাবাজন হৰিচৰণলৈ আশা কৰা হৈছিল তেওঁৰে ভাতৃ শ্ৰীৰামকে উপযুক্ত ভূলি ভবা হৈছে, তেওঁক হৰিচৰণে ভক্তি তত্ত্ববস্তু, কলা-সংস্কৃতি সকলো দি উপযুক্ত কৰি হৈ গৈছে।” “তেনেহ'লে তোমৰাসৱৰ ইচ্ছাবে শ্ৰীৰামকেই বাক্য বোলা হৈছে। ধৰ্মমালা আমি ঠগিতে আগবঢ়াই থ'ম, আমাৰ অবিহনে তেৱেই সতৰীয়া হ'ব। জয়হৰিয়ে আমাৰ পিণ্ড দিব।” এইবুলি আতা মৌন হৈ ব'ল।

ইতিমধ্যে আতাৰ দেহা অধিক বিচেষ্টাৰ হৈ আহিছিল। সেইদিনা পুৱা কীৰ্তন ঘৰত ভক্তসকলে “গোবিন্দ চিন্তহ বাল গোপাল” গীতটো জুবিছিলহে, আতাৰ অৱস্থা দেখি সকলো লৱি আহিল। মূৰাৰী

আতার গাত আউজি আতাই বাম নাম উচ্চাবণ করি ভাদ মাহৰ শুল্ক একাদশী তিথিত মানৱলীলা সম্বৰণ কৰিলে ।

শ্রীৰাম গুৰু প্ৰথম সতৰীয়া ১ আতার মাহেকীয়া শ্রাদ্ধৰ পিছত ঘাই দেউৰীয়ে শ্রীৰাম গুৰুৰ শিৰত ধৰ্মমালা দিয়ে, সমূহে হৰিধৰনি দি গাদীত বহুৱাই । এইদৰে বাসুদেৱ ব্ৰাহ্মণৰ বংশধৰ সকলে কমলাবাৰী সত্ৰৰ সতৰীয়া দায়িত্ব লাভ কৰিলে । শ্রীৰাম গুৰুৰে ভক্তসকলক ভাগে ভাগে গায়ন, বায়ন, নাম লগোৱা, নৃত্য কলাৰ শিক্ষা দি সত্ৰৰ মান উজ্জলাই পৰিচালনা কৰি থাকিল । শ্রীৰাম গুৰুৰ পৰৱৰ্তী সতৰীয়া সকল ক্ৰমে- (১) শ্ৰী উদ্বৰ গুৰু (২) শ্ৰী শ্রীৰাম পৰমানন্দ গুৰু (৩) শ্রীৰাম কৃষ্ণ গুৰু (৪) শ্রীৰাম কমললোচন গুৰু (৫) শ্রীৰাম কৃষ্ণহৰি গুৰু (৬) শ্রীৰাম নাৰায়ণ গুৰু (৭) শ্রীৰাম বামকৃষ্ণ গুৰু (৮) শ্রীৰাম গোপাল গুৰু (৯) শ্রীৰাম মুকুন্দদেৱ গুৰু (১০) শ্রীৰাম বংশ গুৰু (১১) শ্রীৰাম সহজানন্দ গুৰু ।

কৃষ্ণকান্ত মহন্তক সত্ৰলৈ আনয়ন ১ দাদশজনা অধিকাৰ সহজানন্দদেৱৰ দিনলৈকে পদ্ম আতার পিণ্ড দিয়া কৰ্ম হোৱা নাই । তাৰ বিপৰীতে আতা পুৰুষৰ তিথিভাগ নাম-প্ৰসঙ্গ, গীত-মাত, ভাষনা আদি কাৰ্যসূচীৰে চাৰিদিনীয়াকৈ উলহ-মালহেৰে পতা হৈছিল । সত্ৰৰ একাংশ ভক্তে আলোচনা কৰি গুৰুক জনালে যে বৰদোৱাত শঙ্কৰ গুৰুৰ বংশধৰসকলে এতিয়াও তেৰাব পিণ্ড দিয়ে । আকো বামচৰণ ঠাকুৰৰ বংশধৰ সকলেও মাধৰ পুৰুষৰ পিণ্ড দি আছে । তেওঁলোকৰ এজনক অনা হ'লে আতার বছেৰেকীয়া পিণ্ড দি থাকিব পাৰিলেহেত্তেন । অধিকাৰ প্ৰভুৱেও তাত হয়ভৰ দি আতার বংশৰ লোক এজনক সত্ৰলৈ অনাৰ বাবে বজা লক্ষ্মীসিংহৰ অনুমতি বিচাৰে । বজাদেৱে খাল খান্দি ঘৰিয়াল চপাব নেলাগে বুলি পৰামৰ্শ দিয়াৰ পাছতো জটিলতাৰ মেৰপেচ বুজি নোপোৱা সতৰীয়াজনে তেওঁনো আমাৰ কি অপকাৰ কৰিব, সত্ৰত ভক্ত হৈ থাকি পিণ্ডাদি কৰ্মখনিহে চলাই যাব, তেনেবাক্য স্বৰ্গদেৱত পুনৰ জনোৱাত বজাই “গোজেই গজালি নেমেলিলেহে বক্ষা” বুলি অনিচ্ছাস্বত্বেও অধিকাৰ প্ৰভুৰ ইচ্ছাক সন্মতি জনালে । আগতে উনুকিয়াই অহা হৈছে যে আতা পুৰুষে মাধৰদেৱৰ আগত ভাই-ভতিজা কোনো নাই বুলি কৈছিল, সেয়েহে পৰিয়ালৰ লোক সত্ৰলৈ অহাতো বাঞ্ছা কৰা নাছিল । আতা পুৰুষৰ ইচ্ছাৰ বিপৰীতে বজাদেৱৰো সতৰ্কবাণী একাষৱীয়াকৈ হৈ শঙ্কৰ দাসৰ পৰিয়ালৰ কৃষ্ণকান্ত মহন্তক সত্ৰলৈ অনা হ'ল আৰু তেওঁক সত্ৰীয়া সকলো শিক্ষা দিয়া হ'ল । কৃষ্ণকান্তই আতা পুৰুষৰ বছেৰেকীয়া পিণ্ড দি থাকিল ।

ইতিমধ্যে মানৰ আক্ৰমণ চলিল । মানৰ পৰা বক্ষা পাবলৈ সত্ৰৰ পৰা ৩০০.০০ টকাৰ মাননী দিব লগা হ'ল । সতৰীয়াৰ হাতত মাত্ৰ ১০০.০০ টকা থকাৰ বাবে কৃষ্ণকান্তক বাকী ২০০.০০ টকা আছেনে বুলি বিচৰাত কৃষ্ণকান্তই অধিকাৰৰ গাদীত বহিবলৈ দিলেহে টকা দিয়া হ'ব বুলি কোৱাত ভক্তসকলে বিপদৰ পৰা পৰিত্রাণ পোৱাৰ উদ্দেশ্যে এই প্ৰস্তাৱত সন্মতি দিয়াত কৃষ্ণকান্তই মাত্ৰ ১০০.০০ টকা উলিয়াই দিলে । বাকী ১০০.০০ টকা পূজাৰী জগন্নাথ বাপুৱে চৰ্তবিহীন ভাৱে আগবঢ়াই সত্ৰৰ মান ৰাখিলে ।

গাদীত তিনিজন সত্ৰাধিকাৰ ১ মান যোৱাৰ পিছত চুক্তিমতে কৃষ্ণকান্তক গাদীত বহুৱাব লগা হোৱাত বাকী ১০০.০০ টকা আগবঢ়োৱা জগন্নাথ বাপুকো অধিকাৰ গাদীত বহিব দিয়া হয় । তিনিজনে পাল পাতি এই আসনত বহি থাকিল । কৃষ্ণকান্তই সত্ৰ পৰিচালনাৰ দাবীও তুলিলে ।

মান যোৱাৰ পিছত পুৰন্দৰ সিংহ বজা হ'ল । কৃষ্ণকান্তৰ দাবী বজাদেৱৰ ওচৰ পোৱাৰ বিচাৰ কৰি স্বৰ্গদেৱে বাকী দুজনক আঁতৰাই পূৰ্বৰ শন্তুন্ধাথকে সতৰীয়াৰ পদত বাহাল ৰাখে । ইতিমধ্যে বৃটিছে অসম দখল কৰাৰ পিছত কৃষ্ণকান্তই বৃটিছৰ আদালতত পুনৰ তেওঁৰ অধিকাৰ বিচাৰি আবেদন কৰে । বৃটিছ আদালতে পিণ্ড দিয়াৰ অধিকাৰ পোৱা কৃষ্ণকান্তক সত্ৰৰ চৰ্দাৰ অধিকাৰ ৰাপে ৰায় দিয়ে ।

**द्वि-खण्डित कमलाबाबी सत्र :** कृष्णकान्त महन्ते चर्दाबी लाभ करि सत्र परिचालना करिबलै आहे। सत्राव बहु भक्ते कृष्णकान्तक अधिकार मानिबलै टान पोरात पुनर्ब कृष्णकान्तहे भक्तब ओपरत गोचर तरिले। विचारपत्रिब प्रतिनिधि आहि यिसकल भक्ते कृष्णकान्तब परिचालना नेमाने तेव्हालोक आँतरि योरा उचित बुलि वाय दियात भक्तसकले टुनी नैव उत्तर पारे सत्राव नामत श्रीमन्त शक्तबदेव, माधवदेव आरु बदला आतार निज निज हस्ताक्षरब शास्त्र, जपमाला, ताल, भोजनब वाति, सत्राव मूल विग्रह आहि प्रतिष्ठा करि वस्ति प्रज्ञलन करा हय। पूर्वे कमलाबाबी सत्रक भूमि दान करोता पुरुषोत्तम वर्ज्ञार परियालब प्रख्यात व्यक्ति दीननाथ वेजवर्ज्ञादेवे दीघे ९ हात, प्रस्तुहे ७ हात, ७ खलपीया गुरुब आसन, भागरत शास्त्र, छमोन धरा वरचरिया, उप खटोरा दौल श्वाइ, सत्रलै आगवडाय। एहिदरे श्रीबाम गुरुब परा श्री विष्णुदेवलैके पंथादशजना ब्राह्मण अधिकार मूल कमलाबाबी सत्राव सतरीया है थकाब विपरीते वर्तमान द्वि-खण्डित सत्राव श्रीत्री जनार्दनदेव गोस्वामीलैके ५ जने अधिकारब गादीत वहे। एहि सत्राव नाम प्रसंगक्रमे न-सत्र नामेरे नामकरण हय यादिओ पिछत एहि सत्र उत्तर कमलाबाबी सत्र नामेरे प्रख्यात हय।

**द्वि-खण्डित कमलाबाबी सत्र :** पूर्वगा सत्राखनत कृष्णकान्त महन्ते पिछत श्री लक्ष्मीकान्त महन्तदेव आरु श्री चन्द्रकान्त महन्तदेवे अधिकारब दायित्व पालन कराब पिछत श्री चन्द्रहास अधिकारब दिनात भक्तब सैतेमनोमालिन्य होरात सरह संख्यक भक्त फाटि गै १९३६ चनत नतुन कमलाबाबी सत्राव जन्म दियेय। एहि नतुन कमलाबाबी सत्राव अधिकार दुजन हैचे-

- (१) श्री घनकान्त महन्तदेव सत्राधिकार
- (२) श्री नारायण चन्द्रदेव गोस्वामी (प्रयात)
- (३) श्रीत्री सत्यजित महन्त

पूर्वगा कमलाबाबी सत्र स्थानान्तर : सत्राखनिर माटि ब्रह्मपुत्रब बुकुत जाह योरात १९७५ चनत सत्राखन तिताबरस्थित महिमाबाबीलै स्थानान्तर करा हय। वर्तमानब सत्राधिकार श्रीत्री भरकान्त गोस्वामीदेवर दिनते एहि स्थानान्तर कार्य सम्पादित हय। महिमालै याव निविचरा किछु संख्यक भक्ते देवोदि आटीते मध्य माजुली कमलाबाबी सत्र नामेरे नामकरण करि सत्र पाते। एहि सत्राव अधिकार एजनहे हैचे।

असमब धर्मीय आरु सांस्कृतिक जीरनलै कमलाबाबी सत्राव अरदान : गुरु घरीया मूलब निका संहितिर एथन उल्लेखयोग्य सत्र हल कमलाबाबी। एहि सत्राव लगते सत्राव सेरक सकलक गुरु दुजनाब नीति-आदर्शब शिक्षा निष्ठाबे दिया हय। तदुपरि सांस्कृतिक दिशत एहि सत्राहे गुरु दुजनाब प्रकाशित गीत-मात, नृत्य आदि प्रकाश करि बाट्टीय तथा आन्तःबाट्टीय सम्मान बुटलिबलै सक्षम हैचे। सत्रीया संस्कृतिक बाट्टीय स्वीकृति पोराब वाबे अहोपुरुषार्थ चेष्टा करा मनिबाम गायन, बोयेश्वर वर वायन एहि सत्रावे सम्पद। एहि दुयोजने यथाक्रमे १९६३ आरु १९८० चनत संप्रीत नाटक अकाडेमी पुरस्कार पावलै सक्षम हैचे। तारोपरि बाट्टीय पुरस्कार पोरा परमानन्द वर वायन, फ्राल, पर्तुगाल आदि देशत सत्रीया नृत्य परिवेशन कारीसकल आरु नेतृत्व दिया भरानन्द वर वायन उत्तर कमलाबाबी सत्राव सम्पद। शेहतीयाकै २०११ वर्षब संप्रीत नाटक अकाडेमी पुरस्कार पोरा श्री हरिचरण शहीकीया आरु पद्मत्री वंटा पोरा श्री घनकान्त वायनब कमलाबाबी सत्राव सम्पद।

सत्राधिकार सकलब भित्रतो उत्तर कमलाबाबी सत्राव प्रयात सत्राधिकार श्री कमलाकान्त गोस्वामी एजन आजीरन कर्मब साधक। तेवाब अशेय चेष्टाते उत्तर कमलाबाबी सत्राव शिल्पीसकले चि.चि.आ.चि. व दरे अनुष्ठानब परा जलपानी पावलै सक्षम होराब लगते सत्रीया नृत्य-गीतक बाट्टीयब परा आन्तर्जातिक

পর্যায়লৈ নিবলৈ সক্ষম হৈছে। বৰ্তমান লেটেকুপুখুৰীৰ মাধৱদেৱৰ জন্মস্থান ভাগি অসমবাসীৰ ওচৰত চিনাকী কৰি দিয়াৰ কৃতিত্ব তেৰাবেই। বৰ্তমানৰ অধিকাৰ শ্রীশ্রী জনার্দনদেৱ গোস্বামীয়েও অসমৰ বিভিন্ন ঠাইত শিশু সংস্কাৰ শিবিৰ পাতি শিশু সকলক সত্ৰীয়া কলা-কৃষ্ণিৰ উপৰিও নেতৃত্বক শিক্ষা দিয়া কাৰ্যৰ বাটকটীয়াৰ ভূমিকা পালন কৰিছে। নতুন কমলাবাৰী সত্ৰৰ সত্ৰাধিকাৰ প্ৰয়াত নাৰায়ণচন্দ্ৰদেৱ গোস্বামী এগৰাকী বৈষ্ণৱ পত্ৰিত। সত্ৰীয়া সংস্কৃতিৰ স্বৰ্গৰেখাকে ধৰি ভালেকেইখন পুথি ৰচনা কৰি তেৰাই শক্ষৰদেৱ বঁটা আৰু সাহিত্য অকাডেমীৰ বঁটা বুটলিবলৈ সক্ষম হৈছিল।

### সহায়ক গ্রন্থ :

- (১) উত্তৰ কমলাবাৰী সত্ৰৰ ইতিবৃত্তঃ কমলাকান্ত গোস্বামী প্ৰভুৰ বচিত।
- (২) শ্ৰীমন্ত শক্ষৰদেৱ আৰু শ্ৰী মাধৱদেৱঃ লক্ষ্মীনাথ বেজবৰুৱা।

## ବିନେ ଗୁରୁ ଚରଣ

মাধৱ দীন মুরুখমতি কহয়  
 বাণী শুন সৰ লোই।  
 বিনে গুৰু চৰণ ভকতি ৰকতি  
 মুকুতি কবহ নহোই ॥

ମାଧର ପୁରୁଷେ ତେବାର ଗୁରୁ ଭଟ୍ଟିମାର ଜୀବିତରେ ଉତ୍ତର ପୁରୁଷଙ୍କୁ ପ୍ରେବନ କରା ବାର୍ତ୍ତା ହ'ଲ- ‘ଏଜନ ସଦ୍ବିନୀ ଗୁରୁରେ ବାଟୁ ନେଦେଖୁରାଲୈକେ ଭକ୍ତି ବାଜ୍ୟତ ପ୍ରରେଶ କରିବ ନୋରାବି ଅର୍ଥାଏ ଏଜନ ବ୍ୟକ୍ତି ଯିମାନେଇ ଗୁଣୀ-ଜ୍ଞାନୀ ନହିଁକ ଗୁରୁ ଅବିହନେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବା ମୁଖ୍ୟ ନୋରାବେ । ଭକ୍ତିତହେ ମୁକୁତି ବା ମୋକ୍ଷ ଲାଭ । ଗୁରୁରେହେ ଭକ୍ତି ମୁକୁତିର ଦିକ ଦର୍ଶନ କରାବ ପାରିବ’ ।

লেটেকুপুখুৰীৰ হৰশিঙ্গা বৰাৰ টোলত জন্ম হোৱা মাধৱে সেই অঞ্চলত শিক্ষা লাভৰ ব্যৱস্থা নথকাত ৮ বছৰ বয়সলৈকে আনুষ্ঠানিক শিক্ষা লাভ কৰিব পৰা নাছিল। পূৰ্ব পুৰুষ পাণ্ডিত পৰিয়ালৰ লোক পিতাক গোবিন্দগিৰিয়ে লেটেকুপুখুৰীত থাকিলে মাধৱৰ যে শিক্ষা লাভ নহ'ব সেই বিষয়ে খেদ প্রকাশ কৰাত হৰশিঙ্গা বৰাই বৰফুকনক আবেদন জনাই কামাখ্যাৰ পৰা তিনিজন পাণ্ডিতক লেটেকুপুখুৰীলৈ অনাই এখন ছত্ৰশাল নিৰ্মাণ কৰি দিয়ালে। এই তিনিজন আচার্য হ'ল কিম্বৰাচার্য বিদ্যা বিনোদ, শিৱানন্দ তর্কশাস্ত্রী আৰু চিম্বয় ভট্টাচার্য।

মাধৰৰ প্রথম আনুষ্ঠানিক শিক্ষা লাভঃ চুবুৰীয়া ভালেকেইজন ছাতৰৰ সৈতে ছত্ৰশালত মাধৰৰ আনুষ্ঠানিক শিক্ষা আৰম্ভ হ'ল। কিন্নৰাচাৰ্য আৰু শিৱানন্দই অন্যান্য ছাতৰৰ সৈতে মাধৰক সংস্কৃত শিক্ষা দি লিখিব পঢ়িব কৰাৰ পিছত কালিকা পুৰাণ, যোগিনী তত্ত্ব আদিৰ পদবোৰ মুখস্থ কৰিবলৈ দি বিশেষ এক ধৰ্মীয় মার্গৰ প্রতি পৰিচয় কৰি দিলৈ। তাৰ বিপৰীতে ওয়জন অধ্যাপক চিন্ময় ভট্টাচার্যই ইমান কোমল বয়সতে ধৰ্মীয় মার্গৰ শিক্ষা দিয়াৰ বিৰোধী আছিল। তেওঁ ছাত্ৰসকলক ব্যাকৰণ আৰু ভাষাৰ শিক্ষাহে দিছিল। তেওঁৰ মতে ছাত্ৰসকলক ধৰ্মীয় মার্গৰ শিক্ষা দিয়াতকৈ নিজে শাস্ত্ৰসমূহ অধ্যয়ন কৰি তাৰ পৰা শুন্দ মত বাচি উলিয়াব পৰাকৈ উপযুক্ত কৰি তোলাটোহে গুৰুসকলৰ দায়িত্ব হ'ব লাগে। মাধৰক তেওঁ বুজাইছিল যে “দিক্ বলয়ত মিলি যোৱা আকাশখনেই একমাত্ৰ আকাশ নহয়, আকাশৰ পৰিধি বহুত বহুল”। এইজন নিঃস্বার্থ সদ্গুৰুক মাধৰে সৰ্বপ্রথমে গুৰুৰূপে অন্তৰত স্থান দিছিল। মাধৰৰ তীক্ষ্ণ অনুসন্ধিৎসু মনৰ অলেখ প্ৰশ়া- “কাৰ নিৰ্দেশত জোন বেলি তৰাই নিজ নিজ কৰ্ম কৰিছে। দেৱীক কিয় জীৱ-জন্ম বলি দি তাৰ তেজেৰ সন্তুষ্ট কৰাৰ ব্যৱস্থা হয়, মাহ, প্ৰসাদ আৰু কাকুতি মিনতিত দেৱী সন্তুষ্ট নহয় নেকি?” কিন্নৰাচাৰ্য আৰু শিৱানন্দৰ উত্তৰ- “দেৱীক ভালকৈ পূজা আৰ্চনা কৰি শক্তি আহৰণ কৰিবা, তেতিয়া প্ৰশ়াবোৰৰ উত্তৰ নিজেই পাবা।” চিন্ময় ভট্টাচার্যৰ উত্তৰ- “প্ৰশ়াবোৰৰ উত্তৰ নিবিচাৰি শিক্ষা লাভ কৰা, তেতিয়া উপযুক্ত সময়ত উত্তৰ নিজে নিজে পাবা”। গুৰুসকলৰ বক্তৃব্যাই মাধৰক অধিক অনুসন্ধিৎসু কৰি তোলে।

ছাতবক শিক্ষা দান করাতকৈ পূজা-পার্বন, ভোগ বিলাসৰ প্রতিহে বেছি অনুবাগ থকা শিরানন্দ আৰু  
কিন্নৰাচার্যই পুনৰ কামাখ্যালৈ যাবলৈ ওলোৱাত বাধ্য হৈ চিন্ময় ভট্টাচার্যয়ো ছাত্রশাল ত্যাগ কৰিব লগাত

পরিল। মাধৰৰ শিক্ষা লাভত আকৌ অনিশ্চয়তা আহিল।

সূর্য দলৈৰ পাশত মাধৰৰ শিক্ষা গ্ৰহণ : সেই অঞ্চলত পূৰ্বৰ পৰাই সূর্য প্ৰকাশ দলৈ নামৰ এজন শাস্ত্ৰজ্ঞ আৰু জ্যোতিষ শাস্ত্ৰত জ্ঞান থকা লোক আছিল। গোবিন্দগিৰি আৰু হৰশিঙ্গা বৰাৰ অনুৰোধ ক্ৰমে তেওঁ মাধৰৰ শিক্ষাৰ দায়িত্ব ল'লে। দলৈয়ে মাধৰক বামায়ণ, মহাভাৰত, পুৰাণ আদিৰ জ্ঞান দিলে। এইজন গুৰুৱেও মাধৰক চিন্ময় ভট্টচাৰ্যৰ দৰে কোনো বিশেষ ধৰ্মীয় মাৰ্গৰ প্ৰতি আকৰ্ষিত হোৱাৰ বিপৰীতে শিক্ষা লাভ কৰি সু-পণ্ডিত হ'বলৈহে পৰামৰ্শ দিলে। দলৈয়ে তেওঁৰ সীমিত শিক্ষাৰে মাধৰক পণ্ডিত কৰি তুলিবলৈ অপাৰগতা প্ৰকাশ কৰি অধিক জ্ঞান লাভৰ বাবে বাবানসীলৈ যাবলৈ ওলাল। যোৱাৰ আগতে তেওঁ মাধৰক হিয়া উজাৰি আশীৰ্বাদ দিলে- “মাধৰ তুমি মহান হ'বা, তুমি সকলোৰে প্ৰাণৰ বান্ধৰ হ'বা”। চলচলীয়া চকুৰে গুৰুৱে মাধৰক বিদায় দিলে। এনেহেন এজন উদাৰচিতীয়া গুণী গুৰু এৰিব লগা হোৱাত মাধৰৰ নলত ধৰিলে নল চিগে, দলত ধৰিলে দল চিগেৰ নিচিনা অৱস্থা হ'ল। এফালে শিক্ষা লাভৰ প্ৰতি দূৰ্বাৰ আকাঙ্ক্ষা আনফালে গুৰুৰ অভাৱ। তেনে অৱস্থাত পানীত কক্বকাই থকা লোকে ত্ৰণ কুটা এগছকে পাই পাৰ পালো বুলি ভবাৰ দৰে মাধৰে লগ পালে এজন তাৎক্ষিক বামচাৰী ভোগী সন্যাসী সিদ্ধানন্দক, যিজনে মাধৰক সকলো প্ৰকাৰৰ জ্ঞানেৰে পৈণত কৰি তুলিবলৈ সন্মত হ'ল।

মাধৰৰ শাক্ত মাৰ্গৰ শিক্ষা লাভ : মাধৰে প্ৰথমে লগ পোৱা কিন্বৰাচাৰ্য আৰু শিৱানন্দই আৰম্ভ কৰা আধৰুৱা শিক্ষা পূৰ্ণ কৰিবলৈ সিদ্ধানন্দ আগবঢ়ি আহিল। তেওঁ মাধৰক কালিকা পুৰাণ, যোগিনীতত্ত্ব, দেৱী পুৰাণ, মাৰ্কণ্ডেয় পুৰাণ আৰু চান্তী পুৰাণৰ শিক্ষা দি এজন পৈণত দেৱী ভক্তলৈ ৰূপান্তৰিত কৰিলে। শিক্ষাদানৰ পিছত দেৱীৰ স্থান সমূহৰ লগত পৰিচয় কৰি দিয়াৰ উদ্দেশ্যে পদৰাজে তেওঁ মাধৰক শদিয়াৰ কেচাই খাতী গোঁসানী থানৰ পৰা হার্হি, পঞ্চনন আদি দেৱী স্থান সমূহ দেখুৱাই কামাখ্যা পোৱালৈগৈ। এই স্থান সমূহত দেৱী ভক্তসকলক লগ পোৱাৰ পিছত মাধৰৰ মনো দেৱীৰ প্ৰতি আসক্তি হ'ল। ভক্তি গদ্ গদ্ হৈ তেওঁ আওৰাবলৈ ধৰিলে “য়া দেৱী সৰ্ব ভূতেষু মাতৃকপেন সংস্থিতা, নমস্তৈ, নমস্তৈ, নমস্তৈ নমো নমঃ”।

কামাখ্যা পোৱাৰ পিছত মাধৰে আচাৰ্য সিদ্ধানন্দৰ পৰা জানিলে, মন্দিৰত কোনো দেৱী মূৰ্তি নাই আছে এক যোনি যি নাৰীৰ প্ৰজনন শক্তিৰ প্ৰতীক। কথাটো জনাৰ পিছত সিদ্ধানন্দই বাবে বাবে কোৱাৰ পিছতো মাধৰ মন্দিৰৰ ভিতৰত সোমাৰলৈ মান্তি নহ'ল। কাৰণ দেৱী যদি সঁচাকৈয়ে মাতৃয়েই হয় তেন্তে কি যুক্তিত মাতৃৰ গুণ্ঠাংগ দৰ্শন কৰিব। তাৰোপৰি তাৎক্ষিক আচাৰ্যজনে কামাখ্যাত পাব পৰা ভোগ আনন্দৰ কথা বৰ্ণনা কৰাত মাধৰ অধিক বিৰক্তহে হ'ল। তেওঁ জ্ঞান অৰ্পণতহে এইদৰে ঘূৰি ফুৰিছে, ভোগ লালসাৰ উদ্দেশ্যত নহয়। ভোগী সন্যাসী সিদ্ধানন্দৰ সঙ্গ ত্যাগ কৰাটোৱেই উচিতি বিবেচনা কৰি মাধৰ উভতি আহি ঘৰ পালেহি। ইতিমধ্যে সৎ পাত্ৰত ভনীয়েক উৰ্বশীক বিয়া দি পিতৃ সমন্বিতে মাধৰ পুৰণি পিতৃ গৃহ বণুকা পালেগৈ। মাধৰৰ জ্ঞান পিপাসু মনৰ উমান পাই জ্যেষ্ঠ ভাতৃয়ে বাজেন্দ্ৰ অধ্যাপকৰ ছত্ৰশালত মাধৰক ভৰ্তি কৰি দিলে।

আচাৰ্য বাজেন্দ্ৰ অধ্যাপক : বেদান্ত দৰ্শনৰ অগাধ পণ্ডিত বাজেন্দ্ৰ অধ্যাপকৰ জ্ঞানৰ উমান পাই মাধৰে তেওঁৰ শিষ্যত্ব গ্ৰহণ কৰিলে। অধ্যাপকেও এই ঘূৰক ছাত্ৰজনৰ জ্ঞান লাভৰ উমান লৈ জানিব পাৰিলে তেওঁ

শাস্ত্র অধ্যয়ন করি পঞ্চিত হৈ পৰিছে। লগতে এইটোও গম পালে যে তেওঁ শাস্ত্র দর্শনৰ প্রতিহে আগ্রহী। অধ্যাপকে তেওঁক বেদ, উপনিষদ, পুৰাণ আদিৰ লগত চিনাকি কৰাই দি, সূৰ্য দলৈয়ে দিয়া পৰামৰ্শৰ দৰেই কোনো এক বিশেষ মার্গৰ প্রতি আসক্তি হোৱাতকৈ সমস্ত শাস্ত্র অধ্যয়ন করি পঞ্চিত হ'বলৈহে পৰামৰ্শ দিলে।

এনে সময়তে মাতৃৰ অসুখৰ খবৰ পাই মাধৰ ঘৰমুৰা হ'ল। আহোতেই মাতৃৰ আশু আৰোগ্য কামনা কৰি শৰৎ কালৰ দেৱী পূজালৈ এহাল বগা পঠা আগবঢ়ালে। জীয়েক-জোঁৱাইয়েকে আদৰ-যতন কৰি পথ্য খুৱাই শুশ্রায়া কৰি মাতৃক আৰোগ্য কৰিলে। মাধৰ আহি মাতৃৰ আৰোগ্যৰ কাৰণ দেৱীৰ কৃপা বুলি ধৰি লৈ শৰত কালত বলি আগবঢ়াবলৈ প্ৰস্তুত হ'ল। বলিব পঠা আনিবলৈ বৈনায়েক বামদাসক আজ্ঞা কৰাত বামদাসে বিনয়েৰে সেই কাৰ্য কৰিব নোৱাৰো বুলি কোৱাত মাধৰ আচৰিত হ'ল। এইহেন শৰত কালৰ পূজাত দেৱীক বলি উছৰ্গা নকৰিলে কেনেকৈ ধৰ্ম বক্ষা হ'ব। বৈনায়েকে শক্ষৰদেৱৰ শুন্দ ধৰ্মৰ কথা কোৱাত মাধৰ আৰু আচৰিত হ'ল। তেওঁৰ মনত অলেখ প্ৰশ্নই জুমুৰি দি ধৰিলে।

কিয় গুৰুদেৱ চিন্ময় ভট্টাচার্যই দিক্বলয়ত দেখা আকাশখনেই একমাত্ৰ আকাশ নহয় বুলি কৈছিল?

কিয় সূৰ্য দলৈয়ে কোনো এটা ধৰ্মীয় মার্গ বাচি লোৱাৰ পৰিবৰ্তে সংস্কাৰ ধৰ্মী হ'বলৈ জ্ঞান আহৰণৰ উপদেশ দিছিল?

কিয় বাজেন্দ্ৰ পঞ্চিতে মগজুত কিবা এটা ধৰ্মমত সুমুৱাই দিয়াৰ পৰিবৰ্তে নিজাকৈ সিদ্ধান্ত লোৱাটোহে উচিত বুলি কৈছিল?

তেন্তে গুৰু কিন্নবাচার্য, শিৱানন্দ আৰু তাৎ্ত্বিক সন্যাসী সিদ্ধানন্দই দেখুওৱা দেৱী সম্পর্কীয় মার্গৰ বাদেও আৰু কিবা আছে নেকি? তেওঁতো নিজে শদিয়াৰ পৰা কামাখ্যালৈ ঘূৰি-পকি দেৱীৰ জয়-জয়কাৰহে দেখি আহিছে।

এই প্ৰশ্নবোৰৰ সঠিক উত্তৰ লাগে। মাধৰ উত্তেজিত হৈ বামদাসক ক'লৈ-“তোমাৰ শক্ষৰ বোলাজনৰ লগত মই বাদ কৰিব লাগিব”। বৈনায়েকে সন্মতি জনাই ক'লৈ শক্ষৰ গুৰু এতিয়া ধূৱাহাটতে আছে। তাতে বাদ কৰিব পাৰিব। শক্ষৰ বোলাজন বুলি তাছিল্যৰে কোৱা কথাযাবত বামদাসে অপমান বোধ কৰিছিল যদিও কাইলৈ ইয়াৰ পোতক পাব বুলি সন্তুষ্টি লভিলে।

শক্ষৰ দর্শনঃ পিছদিনা দুয়োজন পুৱাতে যাত্রা কৰি শক্ষৰদেৱৰ বাসস্থান ধূৱাহাট পালেগৈ। তাৎ্ত্বিক সন্যাসী সকলৰ ক্ষেত্ৰে কোনো দিনেই নেদেখা এক শাস্ত্ৰ সৌম্য কৃপ আৰু গান্ধীৰ্যতা দেখি মাধৰৰ মূৰ আপোনা-আপুনি দো খাই গ'ল। দুয়োজনৰ সেৱা গ্ৰহণ কৰি গুৰুজনে আশীৰ্বাদ দিলে। বামদাসে গুৰুৰ আগত মাধৰৰ উদ্দেশ্যৰ কথা জনোৱাত শক্ষৰদেৱে বাদ নহয় আলোচনা কৰিবলৈ মাণ্ডি হ'ল। বিভিন্ন শাস্ত্ৰ পঢ়ি পঞ্চিত হোৱা মাধৰে গৰ্বেৰে সৈতে দেৱী পূজাৰ প্ৰয়োজনীয়তাৰ বিষয়ে দেৱী পুৰাণ সমূহৰ শ্লোক মাতিলে। শক্ষৰদেৱে অনায়াসে নিগম মার্গৰ জৰিয়তে মাধৰৰ যুক্তি খণ্ডন কৰিলে। আবেলিলৈকে হোৱা এই যুক্তি তৰ্ক উপস্থিতি ভক্তসকলে কৌতুহলেৰে উপভোগ কৰিলে। শেষত শক্ষৰদেৱে ভাগৱত এটি শ্লোক “যথা তৰমূলানিয়ে চনেন ত্ৰপন্তি শাখা তৎৰুম্ব ভূজো প্ৰশাখাঃ। প্ৰাণা প্ৰহাৰচচ যথোন্দ্ৰিয়ম্। তথেব সৰ্বাচনামু চ্যাতেজ্যা” মাণি শেষ শেলপাট প্ৰয়োগ কৰিলে। প্ৰত্যুত্তৰত মাধৰে গুৰুজনক সাষ্টাঙ্গে প্ৰণিপাত জনালে।

ଗୁରୁରେ କିଯି ଦୁବାର ସେରା କବା ହୁଲ ପ୍ରଶ୍ନ କବାତ ମାଧରର ଉତ୍ତର “ପ୍ରଥମ ବାର ବରଭୂଏଣ ବୁଲି ଆରୁ ଏହିବାର ଗୁରୁ ବୁଲି ସେରା କବିଲୋ” । ସକଳୋ ଦୋଷ କ୍ଷମା କବି ଆଜିର ପରା ଏହି ଅଧିମକ ତୁଟୁ ପଦତଳତ ସ୍ଥାନ ଦିଯିକ । ସମସ୍ତ ଦେହ ମନ ଏତିଯାର ପରା ତୋନ୍ତାତେ ଅର୍ପଣ କବିଲୋ” । ପିଛଦିନା ପୁରାଇ ନୀତି-ନିୟମର ମାଜେରେ ମାଧରେ ଶକ୍ତରଦେବର ପାଶତ ଶରଣ ପ୍ରହଣ କବିଲେ ।

ধূরাহাট বেলগুৰি সাক্ষা হ'ল শক্তিৰ মাধ্যৰ এই মনি কাথন মিলনত। শক্তিৰদেৱে লাভ কৰিলে প্রাণৰ বান্ধৰ আৰু তেৰাৰ ধৰ্ম বাজ্যৰ উন্নৰাধিকাৰী যোগ্য মাধ্যৰক।

ମାଧରେ ଇମାନ ଦିନେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମନେରେ ବିଚାରି ଫୁରା ସଦ୍ଗୁରୁ ଲାଭ କରିଲେ । ଗୁରୁର ଚରଣତ ମୂର ଥେ ତେଣୁ  
ତୃପ୍ତ ହଲ । ମାଧର ମାଧରଦେରଲେ କୃପାନ୍ତବିତ ହଲ ।

অসমৰ বৈষ্ণৱ সমাজে লাভ কৰিলে নামঘোষা, বত্তাবলী আৰু ১৮৪ টা বৰগীত, ৬ খন অংকীয়া নাট আৰু বহুতো সন্তোষৰে চহকী কৰা সদ্গুৰু মাধৱদেৱক।

ମାଦରଦେରବ ଚବିତକାର ଦୈତ୍ୟାବି ଠାକୁରେ ନିର୍କପଗ କବି କୈଛେ- “ଶକ୍ତରେ ଭକ୍ତି ପ୍ରକାଶିଲା ମାତ୍ର, ମାଧରେମେ ପ୍ରଚାରିଲା” । ମାଧରଦେରବ ପ୍ରପନ୍ନ ଶିଯ ଭରାନୀପୁରୀଯା ଗୋପାଲ ଆତାବ ଗୁରୁ ପ୍ରଶସ୍ତି-

সহায়ক প্রস্তুৎ : সেহি গুণনির্ধিৎসু লক্ষণানন্দন বৰা ।

# সত্রীয়া নৃত্য-গীতৰ সম্পর্কে যৎকিঞ্চিত

সত্রীয়া নৃত্য-গীত বুলিলে মহাপুরুষ শঙ্কৰদেৱেৰ প্ৰৱৰ্তন কৰা এক শৰণ ভাগৱতী ধৰ্মৰ উপাদানৰ সৈতে ৰজিতা খুৱাই সৃষ্টি কৰা অমৰ গীত-নৃত্য সমূহ আৰু তেৱাৰ প্ৰপন্ন শিয় মাধৱ পুৰুষৰ সৃষ্টিকেই বুজিব লাগিব। বিশ্বৰ ভিতৰতে মহাপুৰুষ শঙ্কৰদেৱেই একমাত্ৰ ধৰ্ম প্ৰচাৰক যি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ লগত জড়িত সমস্ত সংস্কৃতি উপাদান নিজে সৃষ্টি কৰাই নহয় বৰঞ্চ সেই সমূলসমূহ কাৰ্যক্ষেত্ৰত যথাযথ ভাৱে সফল প্ৰয়োগ কৰি গৈছে। গুৰুজনে নামঘৰ নামেৰে এনে এবিধ উপাসনা গৃহ জন্ম দিলে য'ত নৰধা ভক্তিৰ ভিতৰত শ্ৰেষ্ঠ শ্ৰণ-কীৰ্তনৰ ব্যৱস্থা হোৱাৰ উপৰিও তেৱাৰ সৰ্বোত্তম সৃষ্টি ভাণো সংস্কৃতিৰ লগতে গীত, নৃত্য, আদিৰো প্ৰদৰ্শনৰ ব্যৱস্থা হ'ল। মহাপুৰুষজনৰ বিশাল সাংস্কৃতিক ভাণোৰ উপাদানসমূহ এটি সৰু প্ৰৱন্ধত প্ৰকাশ কৰাটো সন্তোষৰ নহয়। মাত্ৰ যৎকিঞ্চিত উল্লেখ কৰাৰ প্ৰয়াস কৰা হৈছে।

(ক) বৰগীতঃ শঙ্কৰদেৱ আৰু মাধৱদেৱ গুৰু দুনাই এনে এবিধ গীতৰ সৃষ্টি কৰিলে যাৰ ভাৱ ভাষা অতি উচ্চমান বিশিষ্ট আৰু গীতৰ বিষয়বস্তু সাংসাৰিক জীৱন অতিক্ৰমি আধ্যাত্মিক জগতত প্ৰৱেশ কৰিছে য'ত দৈৱিক বা জাগতিক ভোগ-বিলাসৰ কোনো গোন্ধ নাই। বৰগীত সৃষ্টিৰ মূল উদ্দেশ্য হৈছে একশৰণ হৰিনাম ধৰ্ম প্ৰচাৰ। 'ন হি বিদ্যা সঙ্গীতাং পৰ' অৰ্থাৎ সঙ্গীততকৈ উৎকৃষ্ট বিদ্যা একো নাই। এই আপু বাক্যৰ যথাৰ্থ উপলক্ষি কৰিয়েই গুৰুজনে কীৰ্তন, ভটিমা, চপয়, টোটয়ৰ উপৰিও বৰগীত নামৰ উচ্চাঙ্গ সঙ্গীতৰ জন্ম দিলে। সংসাৰ মৰুভূমিত গীতক সৰোৱাৰ বোলা হয়। সংস্কৃতি আৰু কলাৰ মাধ্যমেৰে মানৱ সমাজক পশুত্বৰ পৰা মানৱত্বলৈ আৰু মানৱত্বৰ পৰা দেৱত্বলৈ আগবঢ়ায় কৃষণ ভক্তিৰ বসত নিৰ্মজিত কৰাৰ উদ্দেশ্যেই এই গীতসমূহৰ জন্ম।

বৰগীতৰ সংজ্ঞাৰ ক্ষেত্ৰত বিভিন্নজনে মতামত আগ বঢ়াইছে। ড° মহেশ্বৰ নেওগৰ ভাষাত “হৰ মোহনৰ প্ৰেম কলহ, কেলি গোপালৰ কাহিনী বৰগীতত নাই, আছে বেদান্তৰ মৰ্ম সহজ সৰল ভাষাত, তাত বাজি আছে আধ্যাত্মিক চিন্তা, ঐকান্তিক ভক্তিৰ গদ্ গদ্ সুৰ আৰু আছে বিশ্বস্তৰ ভগৱান স্বয়ং শ্ৰীকৃষ্ণৰ বিশ্ব বিমোহন বাল্য বন্ধুৰ বিৱৰণ জক্মকীয়া শব্দৰ আধাৰত।”

ৰাসকৃতীড়া, ঝঞ্চী হৰণৰ শ্ৰীকৃষণ বৰগীতত নাই, আছে গোপাল কৃষণ। কৃষণৰ কৃতীড়া কৌতুকৰ বৰ্ণনা। আমোদপ্ৰিয় কৰিব কল্পনা বিলাস নহয়। এই বৰ্ণনাত লুকাই আছে এক আধ্যাত্মিক জগত যাৰ জ্যোতিত প্ৰতিটো বৰ্ণনা হীৱা বুলীয়া নিয়ৰৰ বা সপ্তগুৰুণা দীপ শিখাৰ দৰে ভাস্বত। (মহেশ্বৰ নেওগৰ বচনাবলী)

ড° সত্যেন্দ্ৰ নাথ শৰ্মাৰ মতে “দৰাচলতে বিষয়বস্তুৰ মহত্ব, বচনাভঙ্গীৰ সৌষ্ঠৱ, শাস্ত্ৰীয় সুৰৰ গান্তীৰ্ঘ আৰু কল্পনাৰ সংযমেৰে মহাপুৰুষৰ দ্বাৰা ৰচিত গীত সমূহক সমসাময়িক আন শাস্ত্ৰীয় সুৰযুক্ত গীতৰ পৰা পৃথক কৰিছে। এই কাৰণেই এই গীতসমূহক সাধাৰণ গীতৰ বিপৰীতে বৰগীত বোলা হয়” (অসমীয়া সাহিত্যৰ সমীক্ষাত্মক ইতিবৃত্ত, পৃষ্ঠা- ১২১)।

কথা গুৰু চৰিতত বৰগীতত ছয় বস আছে বুলি কৈছে “তেহে মাধৱদেৱেৰ গুৰুবাক্য ধৰি কৰিছে। আইতেসৱৰ মুখত বোৱা আগে গুৰি বিহা গাৰি ক্ৰমে দি মাজত ছোট আতাই গীত কৈলে ন কুৰি এঘাৰটা বৰগীত, ছয় বসে চোৰ চাতুৰী”। এই ছয় বস হৈছে- লীলা, বিৰহ, বিৰক্তি, চোৰ, চাতুৰী আৰু পৰমাৰ্থ। শঙ্কৰদেৱৰ ৰচিত সৰহত্বাগ গীততেই পাৰমাৰ্থিক তত্ত্ব, লীলা, বিৰক্তি, বিৰহ আদি ভাৱে প্ৰতিভাত হৈছে।

আনন্দাতে মাধৰদেৱৰ বৰগীত সমূহৰ সৰহ ভাগতেই শ্ৰীকৃষ্ণৰ বাল্য কালৰ লীলা, চোৰ, চাতুৰী আদি বিষয় প্ৰক্য হৈছে। তুতি, উপদেশ, জাগনৰ গীত, খেলানৰ গীত, কাণ্ডৰ গীত, উদ্বৰ যানৰ গীত, ভোজনৰ গীত, ভূষণ হৰণৰ গীত, দধি মথনৰ গীত আদিৰ মাজেৰে বৰগীত সমূহ পৰিচিত হৈ আহিছে। সত্ৰৰ সন্ত-মহন্ত সকলৰ মতে বৰগীত সমূহ চতুৰা বিশিষ্ট- উখান, জাগন, খেলান আৰু নৃত্য।

আনন্দে গোবিন্দে বায় বেনু, আৰু বালক গোপাল কৰতল কেলি এই দুটি শক্তবদেৱৰ লীলা বিষয়ৰ গীত। কহবে উদ্বৰ, কহ প্ৰাণ বান্ধৰ, কি কহব উদ্বৰ, কি কহব প্ৰাণ আৰু বিৰহে আকুল গোপী হামাকু নিমিত্তে আদি গীতসমূহ বিৰহ বিষয়ক।

বিৰক্তিৰ গীত সমূহত উক্ত কবি দুজনাৰ সংসাৰৰ প্ৰতি অনাসন্ত ভাৱৰ প্ৰকাশ ঘটিছে। মায়ামোহত আবন্দ হৈ হৰি ভক্তিৰ প্ৰতি অৱহেলা কৰা বুলি খেদ প্ৰকাশ কৰিছে।

‘নাবায়ণ কাহে ভক্তি কৰো তেৰা

মেৰি পামৰু মন মাধৰ ঘনে ঘন

ঘাটুক পাপ ন ছোড়া।’

জয় জয় যাদৰ জলনিধি যাদৰ ধাতা, বোলহু বাম নামেসে মুকুতি নিদান আদি বৰগীত সমূহত পাৰমার্থিক ভাৱ ফুটি উঠিছে।

আনন্দাতে মাধৰদেৱৰ প্ৰায়ভাগ গীতেই শিশু কৃষ্ণৰ বাঃসল্য লীলা প্ৰকাশ পাইছে। চোৰ, চাতুৰী আদি লীলাসমূহ এই বৰগীতবোৰত পৰিস্ফুট হৈছে। উঠৰে উঠ বাপু গোপালহে, তেজৰে কমলাপতি পৰভাত নিন্দ, পৰভাতে শ্যামকাণু ধেনু লৈয়া সঙ্গে আদি গীতবোৰ কৃষ্ণৰ বৃন্দাবনলীলাৰ লগত জড়িত। গুৰুজনে কীৰ্তনৰ “গোপী উদ্বৰ সংবাদ” অধ্যায়টিত গোপিনীৰ কৃষ্ণপ্ৰেম আৰু কৃষ্ণহীন বিৰহ ইমান হৃদয়স্পন্দনীকৈ বৰ্ণনা কৰিছে তাৰ প্ৰতিফলন তেৰাৰ বৰগীত সমূহত পৰিষে। গোপীৰ প্ৰেম বিৰহ আৰু শ্ৰীকৃষ্ণই এই বিৰহত ব্যথিত হৈ উদ্বৰক বুজনি দিবলৈ পঠোৱাৰ ভাৱেতে কহবে উদ্বৰ কহ প্ৰাণেৰ বান্ধৰ, কি কহবো উদ্বৰ কি কহবো প্ৰাণ, বিৰহে আকুল গোপী হামাকু নিমিত্তি, উদ্বৰ বন্ধু মধুপুৰি ৰহল মূৰাৰ, উদ্বৰ চলহু গকুলে লাই, ওৰে সখী পেখোৱো কৃষ্ণ লোচন, গোপিনী প্ৰাণ কাহানু গেয়ে ৰে গোবিন্দ এই সাতটা বৰগীত বচনা কৰিছে।

বৰগীতসমূহৰ বাদেও টোটয় চপয়, গুণমালা আৰু মাধৰ পুৰুষৰ গুৰু ভট্টিমা শক্তৰী কলা-কৃষ্ণিৰ অনবদ্য অৱদান।

নৃত্যঃ কেশৱার্থে নৃত্য গীতং কৰোতি কলৌ নৰঃ।

পদে পদে অশ্বমেধ ফলং প্ৰাপ্নোতি নিত্য সঃ।। (নাৰদ পঞ্চব্রাত্র)

কলিযুগত ভগৱন্তৰ সন্মুখত যিসকলে নৃত্য-গীত কৰে, তেওঁলোকে সেই উদ্দেশ্যত আগবঢ়োৱা প্ৰতিটো খোজত প্ৰতিদিনে একোটা অশ্বমেধ যজ্ঞৰ ফল পায়। মহাপুৰুষ শক্তবদেৱেও কীৰ্তনৰ বৈকুণ্ঠ প্ৰয়াণত শ্ৰীকৃষ্ণই উদ্বৰক কোৱাৰ ভাষাবে লিখিছে-

মোৰ যশ গায়া যিটো কৈৰে গীত নৃত্য।

নাহি তাৰ চিন্তা সিটো ভৈলা কৃত কৃত্য।। (কীৰ্তন- ১৮১৯)

কলিত হৰিনাম ল'বলৈ আৰু নৃত্য-গীত কৰিবলৈ শ্ৰীমন্ত শক্তবদেৱে এখ সুন্দৰ ব্যৱস্থাপনা দি গৈছে। মুকলি মঞ্চৰূপে খ্যাত নামঘৰ নিৰ্মাণ কৰি ভগৱন্তৰ বাজ্জুয় মূৰ্তি স্থাপন কৰি নৃত্য গীতৰ পৰিবেশ সৃষ্টি কৰাৰ লগতে গুৰুজনে নিজেই খোল বাদ্য আৰু দৃশ্য শ্ৰব্য অনুষ্ঠানৰ নাট লিখি বিভিন্ন প্ৰকাৰৰ নৃত্য সংযোজনেৰে

তেবাই সৃষ্টিবে ভক্তি ধর্মক অধিক প্রাণরন্ত করি তুলিছিল। এই সমস্ত সাঙ্গীতিক অনুষ্ঠানক শঙ্করী নৃত্য, নাটকলা আদি নামেরে নামকরণ করা হৈছে। সঙ্গীত বত্তাকৰ শাস্ত্রই ‘গীতং বাদ্যং তথা নৃত্যং এযং সঙ্গীত মূচ্যতে’ অর্থাৎ গীত, বাদ্য, নৃত্য তিনিওটাৰ ক্ৰিয়াকে সঙ্গীত বোলা হয়। মহাপুৰুষজনাৰ সৃষ্ট সঙ্গীতসমূহ মার্গী সঙ্গীত, যিহেতু এই সঙ্গীত সাধন কৰিলে ধৰ্ম, অৰ্থ, কাম মোক্ষ এই চতুৰ্বৰ্গ সাধন হৈ মুক্তিৰ পথৰ সঞ্চান দিয়ে।

সকলো শাস্ত্রীয় নৃত্যই নিজস্ব ব্যাকরণৰ সূত্রবন্ধ কৰিবলৈ শাস্ত্রীয় বীতি-নীতিৰ লগতে থলুৱা সাংস্কৃতিক সমল সমূহো অন্তর্ভুক্ত কৰি ব্যাকরণৰ ভেটি প্ৰস্তুত কৰি উলিয়াইছে। শংকৰী নৃত্যয়ো এক সঙ্গবন্ধ ব্যাকরণ প্ৰস্তুত কৰি লৈছে য'ত শাস্ত্রীয় উপাদান সমূহৰ লগতে থলুৱা জনগোষ্ঠীৰ সংস্কৃতিসমূহক সামৰি এক সৰল সংমিশ্রিত ৰূপ প্ৰকাশিত হৈছে।

মাটি আখৰা : শঙ্কৰী নৃত্যৰ এই ব্যাকরণিক কাঠামোৰ নামকৰণ কৰা হৈছে মাটি আখৰা। যিহেতু মাটি আখৰাৰ অনুশীলনৰ অবিহনে অন্যান্য নৃত্য সমূহৰ শিক্ষণ অসম্ভৱ। আমাৰ শৰীৰৰ হাত, ভৰি, শিৰা আদি অঙ্গসমূহ সঞ্চালনৰ জৰিয়তে নৃত্যৰ উপযোগী কৰি তুলিবলৈ মাটিৰ ওপৰত চুচৰি বাগৰি যিথিনি অভ্যাসনা বা সাধনা কৰা হয় তাৰ যোগেদি শৰীৰৰ জড়তা দূৰ কৰি অঙ্গসমূহ সঞ্চালনৰ বাবে সুগম কৰি তোলে। উঠা, বহা, থিয় চলন, পাক বা ত্রমৰি, জাপ বা উৎপৰন, উলাহ, ছিটিকা, বুৰা বা ডুৰা আদি প্ৰক্ৰিয়াৰোৰ মাটি আখৰাৰ মাজতোই পৰিলক্ষিত হয়। অৱশ্যে এই নৃত্যই শৰীৰ সঞ্চালনৰ লগতে আধ্যাত্মিক ভাৱৰো সৃষ্টি কৰি পৰম পুৰুষক নৃত্য ভঙ্গীৰ মাজেদিয়েই সুন্তি কৰা হয়।

ମାଟି ଆଖବାର ଶିକ୍ଷା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୁଲେ (୧) କୃଷ୍ଣ ନୃତ୍ୟ, ନାଦୁଭଙ୍ଗ ନୃତ୍ୟ, ଝୁମୁର ନୃତ୍ୟ, ଚାଲି ନାଚ, ସୂତ୍ରଧାରୀ ନୃତ୍ୟ ଆଦି ନୃତ୍ୟବୋରର ଶିକ୍ଷା ଲବ୍ଦ ପାରି । କିଛୁମାନ ନୃତ୍ୟ ଅଭିନ୍ୟାବ ସୈତେ ଜଡ଼ିତ ଯେନେ ବାସ ନୃତ୍ୟ, ଯୁଦ୍ଧର ନାଚ, ଭାରବୀଯାବ ନାଚ ଇତ୍ୟାଦି ।

চালি নাচ : সত্রীয়া নৃত্যৰ এগৰাকী ওজা মণিবাম দন্ত গায়নৰ মতে 'হৰ মোহন'ত মোহিনীৰ নৃত্য-

‘পিঙ্কি শাড়ী (খান্টাজালি) যেন মৈবা কৰে চালি

হৰক কতাক্ষ কৰি চান্ত' ভাৱেৰে (খাপতি কাপোৰ বান্ধি মৈৰাৰ দৰে চালি  
ধৰি কৰা নৃত্যটিকে চালি নাচ বোলা হৈছে। এই নৃত্যৰ পোছাক, পৰিচ্ছদ আৰু লয়লাম ভঙ্গী অতি আকৰ্ষণীয়।  
সত্ৰলৈ কোনো বিশিষ্ট ব্যক্তি আহিলে এই নাচ প্ৰদৰ্শন কৰা হয়। তাহানি মাধৱ পুৰুষে বৰপেটা বঙ্গীয়াল  
গৃহত বাজ বিষয়া এজনৰ সমানার্থে এই নৃত্য প্ৰদৰ্শন কৰাৰ কাৰণে টুটকীয়াই গৈ বজাক লগালেগৈ বোলে  
মাধৱদেৱে কীৰ্তন আৰু ছোৱালী নচুৰাইছে। বজাই মাধৱদেৱক বন্দী কৰি নতুৱা সকলক পৰীক্ষা কৰি ল'বা  
বুলি প্ৰমাণ পোৱাৰ পিছতহে এৰি দিছিল।

চালি নাচ আঠখন। প্রকৃততে চালি নাচত ইখন-সিখনৰ প্রভেদ বামদানিতহে। বামদানি হ'ল নাচৰ আৰম্ভণি অংশ য'ত সুকীয়া তাল ব্যৱহাৰ কৰা হয়। এই নাচৰ দ্বিতীয় অংশ হ'ল গীতৰ নাচ, ইয়াৰ পিছৰ অংশাটি হ'ল মেলা নাচ।

ଝୁମୁରା ନାଚ : ମାଧରଦେବର ସର୍ବ ସର୍ବ ନାଟକକେଇଥିନକ ଝୁମୁରା ବୋଲା ହ୍ୟ । ସେଯେହେ ଝୁମୁରା ନାଚ ବୁଲିଲେ ମାଧରଦେବର ନାଟର ନାଚକେଇ ବୁଜିବ ଲାଗିବ । ଏହି ନାଚବୋର ବାସ ଝୁମୁରା, ଭୋଜନ ବେହାର ନୃତ୍ୟ ଆଦି ନାମେରେବେଳେ ପରିଚିତ । ଏହି ନାଚତୋ ତିନିଟା ଭାଗ- ବାମଦାନି, ଗୀତର ନାଚ ଆରୁ ମେଲା ନାଚ । କମଳାବାବୀ ସତ୍ରତ ଝୁମୁରା ନାଚ ନୈମିତ୍ତିକ ପ୍ରସଙ୍ଗର ବାଦେବ ବଦଳା ଆତାର କୀର୍ତ୍ତନତୋ ଏହି ନାଚ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ହ୍ୟ ।

ନାଦୁଭ୍ରତୀ ୧୦ ପୋରାଣିକ ତଥ୍ୟ ଅନୁଯାୟୀ କାଲିଯ ହୁଦତ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କୁ ଦୁଷ୍ଟ କାଳୀ ନାଗକ ଦମନ କରିବିଲେ ଯି

ভঙ্গীৰে নাদুৰিছিল, সেই ভঙ্গীমাৰ লগত তুলনা কৰি ইয়াক নাদুভঙ্গী নাচ বোলা হয়। এই নৃত্যত গোপসকলে জোৰ পাতি নাচিছিল। এই নাচৰ সাজ হ'ল শ্রীকৃষ্ণৰ সাজ। সত্রীয়া নৃত্যত মাটি আখৰাৰ পিছতে নাদুভঙ্গী নৃত্য হয়। মাটি আখৰাত সাধাৰণতে বাজনাৰ ব্যৱহাৰ কৰা নহয় বাবে এই নৃত্যতে প্ৰথম বাদ্য বজোৱা হয়।

ইয়াৰ বাদেও কালীয় দমন নৃত্য, মহাৰাসৰ নৃত্য, সূত্ৰধাৰী নৃত্য, ৰজাঘৰীয়া নৃত্য আদি অনেক নৃত্যই সত্রীয়া নৃত্যৰ ভঁড়াল চহকী কৰিছে।

ভাওনা ৎ মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱে তেৰাৰ ধৰ্ম প্ৰকাশৰ আহিলা স্বৰূপে নিৰ্মাণ কৰা নামঘৰৰ কৰ্মত অংশ গ্ৰহণ কৰাৰ পথ সুচল কৰি তোলাৰ উদ্দেশ্যে ভাৰতীয় নাট্য পৰম্পৰাৰ ভেটিত নিৰ্মাণ কৰিলে অক্ষীয়া নাট বা ভাওনাৰ নৰ আদৰ্শৰ। শিল্পকাৰ শক্ষৰদেৱৰ সৰ্বোত্তম কীৰ্তি ভাওনাই নামঘৰৰ যোগেন্দি অভিনয়ৰ পৰা আহায়লৈ, সঙ্গীত নৃত্যৰ পৰা বাদ্যযন্ত্ৰ নিৰ্মাণলৈ, চিত্ৰ বিনোদনৰ পৰা ভঙ্গি সংগৰীৰ লোকোত্তৰ আনন্দৰ প্ৰৱাহ সৃষ্টিলৈ আৰু আনুসঙ্গিক বিবিধ দিশ সামৰি এক সাংস্কৃতিক মহাযজ্ঞৰ সূচনা কৰিলে। (প্ৰদীপজ্যোতি মহন্ত, শ্রীমন্ত শক্ষৰদেৱ সাহিত্য কলা দৰ্শন)।

মাত্ৰ ১৯ বছৰ বয়সত অৰ্থাৎ ১৪৬৮ বৰ্ষতে শক্ষৰদেৱে চিহ্ন্যাত্রা ভাওনা আৰম্ভ কৰিছিল। এই ভাওনাতে খোল বাদ্য তৈয়াৰ কৰি গায়ন-বায়ন, নাট-ন্টুৱা, সূত্ৰধাৰ, আৰিয়া, অগ্ৰিগড় আদি ভাওনাৰ উপযোগী সকলো প্ৰস্তুত কৰি উলিয়াইছিল। এই ভাওনাতে শক্ষৰদেৱে নিজকে এজন গায়ক, বাদক, অভিনেতা, স্থপতিবিদ, ভাস্তৰ্য শিল্পী আৰু চিত্ৰকৰ বলপে পৰিচয় দি সকলোকে বিশ্ময়-বিমৃঢ় কৰি তুলিছিল। শক্ষৰদেৱে নিজে ছখন অক্ষীয়া নাচ লিখি মঞ্চস্থ কৰাইছিল। বৰ্তমান অসমৰ নামঘৰ সমূহত অক্ষীয়া নাটকতকৈ মাত্ৰভাষাৰ নাটকৰ ভাওনা প্ৰচলিত হৈ আছে। অক্ষীয়া ভাওনাসমূহ বিশেষ উদ্দেশ্যতহে অনুষ্ঠিত কৰা হয়।

যোৱা ২০০০ বৰ্ষত সঙ্গীত নাটক একাডেমীয়ে শক্ষৰী নৃত্য-গীত সমূহক সত্রীয়া সংস্কৃতি নামেৰে নামকৰণ কৰি মান্যতা দিলে। সঙ্গীত নাটক একাডেমীয়ে এই সাঙ্গীতিক অনুষ্ঠান ভাগক সত্রীয়া নৃত্য, সত্রীয়া সঙ্গীত আদি নামকৰণ কৰাত এচাম লোক প্ৰতিবাদ মুখৰ হৈ পৰিচিল। সেই সকলৰ যুক্তি বহতো সত্রই শক্ষৰী নৃত্য গীতক মান্যতা নিদিয়ে। ফলস্বৰূপে সত্রীয়া সংস্কৃতি আৰু শক্ষৰী সংস্কৃতি অভিন্ন নহয়। এই দিশটোৰ শুন্দি উত্তৰ হ'ল একমাত্ৰ শক্ষৰ মাধৱ গুৰু দুজনাৰ সৃষ্টি সংস্কৃতিকৈ বাষ্ট্ৰীয় স্বীকৃতি দিয়া হৈছে। যিসমূহ সত্রই এই সংস্কৃতিসমূহক মান্যতা নিদি অন্য সংস্কৃতি গ্ৰহণ কৰিছে সেই সমূহ বাষ্ট্ৰীয় স্বীকৃতিপ্ৰাপ্ত নহয়।

# অংকীয়া ভাওনা : ভক্তি ধর্ম প্রসারৰ এক অনবদ্য অবদান

খৃষ্টীয় পথওদশ শতিকাৰ মাজভাগত অসমভূমিত জন্ম প্রহণ কৰিছিল এজন মহান প্রতিভাধৰে যিজনে অসমৰ চতুৰ্ক্ষেণ সংগ্রহৰ ভক্তি ধর্ম প্ৰচাৰৰ বাবে পাতনি মেলিলে এক বিশাল সাংস্কৃতিক মহাযজ্ঞ। সমসাময়িক সমাজখনৰ জীৱনাদৰ্শক সামগ্ৰীক ৰূপক কলাৰ মাজেদি আধ্যাত্মিক সাধনাৰ সৈতে যুক্ত কৰিবলৈ আৰু সেই আধ্যাত্মিক সাধনাকে সৰ্ব সাধাৰণৰ দৈনন্দিন জীৱনৰ সৈতে সংযুক্ত কৰিবলৈ কৰ্ম আঁচনি যুগ্মত কৰা সেই যুগোতীর্ণ পুৰুষজনেই হ'ল অসমৰ জনজীৱনৰ স্বাতোকৈ শ্ৰেষ্ঠ মনীষা মহাপুৰুষ শ্ৰীমন্ত শক্তৰদেৱ।

‘কৃষ্ণস্তু ভগৱান স্বয়ম্’। বেদান্তৰ নিৰ্ণগ ব্ৰহ্ম আৰু ভাগৱতে দৰ্শন কৰোৱা সণ্গণ কৃষ্ণৰ মাজত অভেদত্বৰ উপাদানৰ আধাৰতেই মহাপুৰুষজনাই গীতা আৰু ভাগৱতৰ দৰ্শনৰ আলমত অসমত ভক্তি আন্দোলন গঢ়ি তুলিলে। ভক্তিৰ পৰকাষ্ঠা দেখুৱাবলৈ গুৰুজনৰ কাপৰ পৰা নিঃসৱিত হ'ল কীৰ্তন দশম আদি অনেক কাব্য প্ৰস্তুত লগতে বাঁহ, বেত, খেৰেৰে সজা দুচলীয়া সৱলীকৃত নামঘৰ, মণিকূট আৰু সাত বৈকুঠৰ প্ৰতীক সাত খলপীয়া সিংহাসন। নামঘৰৰ স্থিতিক অধিক বাংময় আৰু জনসাধাৰণৰ হৃদয়মুখী কৰি তোলাৰ উদ্দেশ্যে শক্তৰদেৱে ভাৰতীয় নাট্য পৰম্পৰাৰ ভেটিত নিৰ্মাণ কৰিলে অংকীয়া নাটক আৰু ভাওনাৰ।

নাট্যশাস্ত্ৰৰ জনক ভৰতমুনিয়ে শ্ৰব্য কাব্যতৈকৈ দৃশ্য কাব্য অধিক ফলপ্ৰসু বুলি মতামত দিছিল। শক্তৰ গুৰুজনায়ো তেনে উদ্দেশ্যেৰেই অনাক্ষৰী লোকসকলক কৃষ্ণ ভক্তিৰ স্বাদ দিবলৈ দৃশ্য কাব্য অৰ্থাৎ ভাওনাৰ সৃষ্টি কৰিলে। নামঘৰেই হৈ পৰিল ভাওনা প্ৰদৰ্শনৰ স্থলী। কীৰ্তন, দশম পঢ়ি ভক্তিৰ স্বাদ ল'ব নজনা লোকসকলে ভাওনাৰ যোগেদি সেই স্বাদ লাভ কৰিলে, যিহেতু ভাওনাৰ জড়িয়তে যিকোনো এটা বিষয় মানুহৰ মাজত সহজে সুমুৰাই দিব পাৰি। ভাওনাখন দৰ্শকৰ মনোগ্ৰাহী হোৱাকৈ নাট্যকাৰে বিভিন্ন কলা, ৰস আৰু সংলাপৰ পয়োভৰ ঘটালেও শেষত ভক্তিৰসতে লীণ গৈছে। ‘শিল্পকাৰ শক্তৰদেৱৰ সৰ্বোত্তম কীৰ্তি ভাওনাই নামঘৰৰ যোগেদি অসমীয়া সমাজত অভিনয়ৰ পৰা আহাৰ্যলৈ, সংগীত নৃত্যৰ পৰা বাদ্যযন্ত্ৰ নিৰ্মাণলৈ, চিত্ৰ বিনোদনৰ পৰা ভক্তি সংগৰী, লোকোত্তৰ আনন্দৰ প্ৰবাহ সৃষ্টিলৈ আৰু আনুসংগ্ৰহিক বিবিধ দিশ সামৰি এক নতুন সাংস্কৃতিক কৰ্ম্যজ্ঞৰ সৃষ্টি কৰিলে।

ৰামচণ্ডণ ঠাকুৰৰ শ্ৰীশক্তৰ চৰিত, কথা গুৰু চৰিত, বৰদোৱা চৰিত আদি চৰিত পুথিৰ বৰ্ণনা অনুসৰি শক্তৰদেৱে বজ্ঞা বছৰ বয়সতেই চিহ্ন্যাত্ৰা নামৰ ভাওনা প্ৰদৰ্শন কৰিছিল। ডঞ্চ মহেশ্বৰ নেওগৰ মতে ‘এই চিহ্ন্যাত্ৰাই অসমীয়া সংগীত নাট্যকলাৰ এক অপূৰ্ব অভিন্ন অধ্যায়’। চৰিত পুথিৰ বিৱৰণীৰ মতে শক্তৰদেৱে প্ৰথমে কপিলীমুখৰ কুমাৰৰ হতুৱাই খোল গঢ়াই লৈছে, তাত ঘূণ দিয়াইছে, স্থানীয় কহাৰৰ হতুৱাই বিভিন্ন তাল গঢ়াইছে, বাঁহ, বেত, হেঙ্গুল, হাইতালৰ কৰ্মখচিত মুখা, ছোঁ আদিৰ প্ৰচলন কৰাইছে। ৰভাঘৰ, ছঁঁঘৰ, সাজপাৰ, গায়ন-বায়ন, ধেমালীৰ ঘোষা, গীত, শ্লোক আদি ভাওনাৰ আৱশ্যকীয় উপাদানসমূহ এই চিহ্ন্যাত্ৰা নাটকতে ৰচিত আৰু ব্যৱহৃত হৈছিল। গুৰুজনাই নিজা পৰিকল্পনাৰে তুলাপাতত সপ্ত বৈকুঠৰ পট আঁকি পাৰিষদসহ সাত বৈকুঠত সাতজন ঈশ্বৰৰ প্ৰৱেশ আৰু অভিনয় প্ৰকট কৰিছে। শ্ৰেতবিলাস, শান্তনুবিলাস,

পুষ্পবিলাস, পংকজবিলাস, কনকদণ্ড, সনাতন এই ছয় বৈকুঞ্জত লক্ষ্মী নারায়ণ দায়িত্ব বিভিন্ন লোকক দিয়া হ'ল। শেষবর্খন গোলোকত গুরুজনে নিজে নারায়ণৰ ভাওত আছিল। ইয়াত লক্ষ্মী নাই। গুরুজনৰ এক শৰণ ভক্তি তত্ত্বৰ প্রথম বীজ ইয়াতেই বাজহুৱাকৈ ৰোপিত হৈছিল। চিহ্ন্যাত্রা ভাওনা সাতি দিন সাত বাতি চলিছিল। গুরুজনে নিজে বৰবায়ন হৈ নটা খোল বজাইছিল। নাট্য শাস্ত্রত উল্লেখ থকা পূৰ্ববংগৰ ঠাইত গুরুজনে গায়ন-বায়ন, সৰু ধেমালী আদি ভাওনাৰ আগত পৰিৱেশন কৰাইছিল। সাধাৰণ জনৰ পৰা পণ্ডিত জনলৈকে সকলোৱে এই ভাওনা চাই বিমুঞ্চ হৈছিল আৰু শক্তবদেৱক ঈশ্বৰ অৱতাৰ জ্ঞান কৰিছিল। ভাগৱতৰ ভক্তি বসৰ স্বাদ বুজি নোপোৱা অশিক্ষিত লোকসকলে চিহ্ন্যাত্রাৰ যোগেদি ঈশ্বৰ চিনি পালে আৰু পৰম ব্ৰহ্মৰ সাকাৰ বৰপ কৃষ্ণক ভক্তি কৰিবলৈ জ্ঞানৱন্ত হ'ল।

এই নাটকে ভক্তি আন্দোলনত সাবপানী যোগাই বহু ওপৰলৈ লৈ গ'ল, যাৰ ফলশ্ৰুতিত গুৰুজনাৰ ভক্তি ধৰ্মপ্ৰচাৰৰ পথ মসৃণ হ'ল। নাট্যকাৰৰ ইঙ্গিত উদ্দেশ্য চিহ্ন্যাত্রাই ইতিবাচক সঁহাৰি দিয়াত পৰৱৰ্তী সময়ত শক্তবদেৱে ছখন অংকীয়া নাট বচনা কৰিলে। ইয়াৰ ক্ৰমসমূহ হ'ল- (১) পত্নী প্ৰসাদ (১৫৪০ খ্রীঃ) (২) পাৰিজাত হৰণ (১৫৪২ খ্রীঃ) (৩) কালীয় দমন (১৫৫০ খ্রীঃ) (৪) কেলি গোপাল (১৫৫১ খ্রীঃ) (৫) রুক্মিণী হৰণ (১৫৬৪-৬৫ খ্রীঃ) আৰু (৬) বাম বিজয় (১৫৬৮ খ্রীঃ)। প্ৰতিখন নাটকত ভক্তি বসৰ নিজৰা বোৱাই দৃশ্য কাব্যৰ মাজেদি জনসাধাৰণক সামাজিকভাৱে ভগৱৎমুখী কৰি তুলিলে। এই নাটককেইখনে ভক্তি ধৰ্মক কেনেকৈ জনমুখী কৰি তুলিছিল তাৰ এটি আভাস দিবলৈ প্ৰয়াস কৰা হৈছে-

(১) পত্নী প্ৰসাদ : গুৰুজনৰ দ্বাৰা প্ৰণীত প্ৰথম নাটক পত্নী প্ৰসাদ। এই নাটকৰো মূল উপজীৱ্যই হ'ল ভক্তি। কালিন্দী তীৰত আত্মাভিমানী বিপ্ৰসকলে যজ্ঞানুষ্ঠান কৰিছিল। ইতিমধ্যে গো-ৰখীয়া কৃষ্ণ বলৰাম সহিত সমস্ত গোপবালক সেই স্থানত উপবিষ্ট হ'ল। ধেনু চৰাই থকা গোপবালক সকল ভোকত অস্থিৰ হ'ল। কৃষ্ণৰ পৰামৰ্শক্ৰমে তেওঁলোক যজ্ঞস্থলীলৈ গৈ বান্ধণ সকলক অনন্দানৰ পুণ্যৰ কথা সেঁৱৰাই দি ক'লৈ- “গোপগণ সহিতে বাম কৃষ্ণ পৰম ক্ষুধাতুৰ হয়া অন্ন প্ৰার্থী পথাৱল, যেৱে শ্ৰদ্ধা আচয় অন্ন ব্যঞ্জন প্ৰচুৰ দেৱহ।” যজ্ঞকেই শ্ৰেষ্ঠ কৰ্ম বুলি ভবা আত্মাশীঘ্ৰান্ধণসকলে গোপবালক সকলক উপহাসহে কৰি। কৃষ্ণ অহা বুলি জানিব পাৰি ব্ৰাহ্মণ পত্নীসকলে সভক্তিৰে অনেক দ্ৰব্য লৈ আনন্দমনে তেওঁলোক থকা ঠাইলৈ যাত্রা কৰিলে। স্বামী আৰু পুত্ৰসকলে এই কাৰ্যত বাধা দিছিল যদিও তাহানিৰ গোপীসকলে কৃষ্ণৰ বাঁহী শুনি পূৰ্ণিমা ৰাতি কাৰো বাধা নামানি উত্ত্ৰাবল হৈ লৰ মৰাৰ দৰেই ব্ৰাহ্মণীসকলেও কৃষ্ণক লগ পাবলৈ উদ্বাউল হ'ল আৰু অতি ভক্তি সহকাৰে আনন্দচিত্তে কৃষ্ণ সহিত সমস্ত গোপগণক সুস্বাদু অন্ন ভোজন কৰালৈ। নিজৰ স্বামী পুত্ৰক অৱজ্ঞা কৰি হ'লেও তেওঁলোকে কৃষ্ণ ভক্তিৰ যি নিৰ্দৰ্শন দেখুৱালৈ সেই ভক্তিত কৃষ্ণ ভক্তৰ অধীন হ'ল। ইতিমধ্যে যজ্ঞ সমাপনৰ অন্তত ব্ৰাহ্মণসকলৰো জ্ঞান চক্ৰ উদয় হ'ল। কৰ্মতকে ভক্তি শ্ৰেষ্ঠ সেয়া বুজি পাই নিজৰ কৰ্মৰ ওপৰত ধিক্কাৰ দি কৃষ্ণৰ ওচৰত মিনতি কৰিবৰ বাবে সাজু হ'ল। এনেতে এজন বৃদ্ধ ব্ৰাহ্মণ আহি কংসৰ ভয় দেখুওৱাত নিৰস্ত হ'ল যদিও “কৃষ্ণৰ চৰণে শৰণ লৈয়া কৰ্ম গৰ্ব সব চাৰি শ্ৰৱণ কীৰ্তন কৰি গৃহে বহল”। কৰ্ম যজ্ঞতকৈয়ো ভক্তিৰ মাহাত্ম্য যে বেছি তাকে এই নাটকৰ জৰিয়তে গুৰুজনে দৰ্শন কৰাইছে।

(২) পাৰিজাত হৰণ : বৈষণেৰ ধৰ্মৰ বিমল মধুৰ জাহৰী শত সহস্ৰ পাঠকৰ অন্তৰ ভেদি যাৰ পৰাকৈ গভীৰ নিষ্ঠাৰে সৈতে মহাপুৰুষজনাই প্ৰণয়ন কৰা নাট সমূহৰ মাজত পাৰিজাত হৰণ অন্যতম। নাটকৰ মূল

কাহিনীভাগ ভাগৱত, বিষ্ণু পুরাণ আদিত আছে যদিও শক্রদেরে ভক্তির শ্রেষ্ঠত্ব দেখুওরাব স্বার্থত নিজাকে সজাইছে। নাটকখনত নাবদক অ'র কথা ত'ত লগাই কাজিয়া লগোরা টুটকীয়া রূপত সজাইছে আৰু শচী, সত্যভামা দুয়োগৰাকীকে সাধাৰণ কলহপ্রিয় তিৰোতাৰ ৰূপ দিছে। নাটকৰ তৃতীয় গৰাকী নাৰী ঝঞ্জিক এগৰাকী স্বামী ভক্তি আৰু ঈশ্বৰ ভক্তি পৰায়ণ অতি সৎ চৰিত্ৰ নাৰীৰ ৰূপত বৰ্ণনা দিছে। নাটকখনত ধৰ্মৰ জয় আৰু অধৰ্মৰ পৰাজয়ৰ আখ্যানেৰে ভগৱন্তৰ ওচৰত ঈশ্বৰ দৰ্প চূৰ্ণ আৰু নৰকাসুৰ বধৰ যোগেদি দুষ্টক দমন সন্তক পালন কাৰ্য শ্রীকৃষ্ণৰ দ্বাৰা সমাপন কৰাই ঈশ্বৰ ভক্তিৰ প্ৰয়োজনীয়তা দেখুৱাইছে।

(৩) কালিয় দমন : নাটকৰ মূল কাহিনীভাগ গুৰজনে ভাগৱতৰ পৰা গ্ৰহণ কৰিছে যদিও মৌলিকতা প্ৰয়োগেৰে শক্রদেৱে নাটকৰ সৌন্দৰ্য বঢ়াইছে। ভগৱন্তই ভক্তক সৰ্ব বিপদৰ পৰা বক্ষা কৰি থাকে। কালিয় দমন তাৰ উদাহৰণ। কালিন্দী হৃদত বাস কৰা দুষ্ট কালি নাগে বিষজল পান কৰাই অসংখ্য জীৱ-জন্ম, মানুহ আদিৰ মৃত্যুৰ কাৰণ হৈ পৰিছিল। সেই ধেনু চৰোৱা গোপবালকেও এই হৃদৰ পানী পান কৰি মৃত্যুক সাৱটি লোৱাত অলৌকিক শক্তিধৰ শিশু কৃষ্ণই গোপসকলক জীৱিত কৰি তোলাত তেওঁলোক আচৰিত হৈ কৃষ্ণক ভজনা কৰিছে- “হে স্বামী ওহি বিষপানী পিয়ে প্ৰাণে মৰলো আমি। তোহাক প্ৰাসাদে পুৰ্ববাৰ উপজলছ। তোহাবি চৰণ সেৱাক মহিমা কি কহব স্বামী।” পুনুবাৰ নিজৰ অলৌকিকতা দেখুৱাই হৃদত জাপ দি বিষধৰ কালি নাগক ধৰাশায়ী কৰিলে। নাগপত্নী সকলৰ আকুল প্ৰার্থনাত কালি নাগ বক্ষা পৰিল। ঐশ্বৰিক শক্তি নহ'লে এনে কৰ্ম কোনেও কৰিব নোৱাৰে এই কথা সকলোৱে বুজি উঠি কৃষ্ণক ঈশ্বৰ জ্ঞান কৰিছিল। ইয়াৰোপৰি নাগ পত্নীসকলৰ সুতি-মিনতিত আৰু শৰণাগত কালি নাগৰ আত্ম নিবেদনৰ মাজেদি ভক্তিবস পৰিস্ফুটিত হৈছে। আকৌ বনান্ধি পান কৰাৰ পাছত সমূহ ব্ৰজবাসী কৃষ্ণক ভগৱান জ্ঞান কৰি শৰণাপন্ন হয়। নাট্যকাৰ শক্রদেৱে এই নাটকৰ যোগেদি কৃষ্ণক ভগৱন্ত ৰূপে দেখুৱাই ভক্তি বসৰ নিজৰা বোৱাইছে।

(৪) কেলি গোপাল : সম্পূৰ্ণ কাৰ্যধৰ্মী শৃংগাৰ বসযুক্ত এই নাটকত শক্রদেৱে ভক্ত ভগৱন্ত, আত্মা-পৰমাত্মাৰ মিলনৰ এক সু-গভীৰ পথ নিৰ্দেশনা দিছে য'ত সপ্রেম ভক্তি আৰু পাৰ্থিৰ প্ৰেমৰ যোগেদিও ভগৱৎ প্ৰাপ্তি হয়। দ্বাপৰ যুগত পূৰ্ণৰূপ শ্রীকৃষ্ণই মানৱ ৰূপ ধাৰণ কৰি ভক্ত ৰূপী ব্ৰজৰ গোপীসকলৰ সৈতে শৰৎ কালৰ পূৰ্ণিমা ৰাতি সপোন মাধুৰী পৰিৱেশ সৃষ্টি কৰা যমুনাৰ ৰূপোৱালী বালিত প্ৰেম ভক্তিত ডুব গৈ অমৃতময়ী স্বাদেৱে কৰা নৃত্যানুষ্ঠানেই কেলি গোপাল নাটকৰ উপজীব্য। এই নৃত্যানুষ্ঠানে আজিও মানৱ হৃদয়ত আনন্দৰ লহৰ তুলিব পৰা ‘বাসলীলা’ নামেৰে সমাদৃত হৈ আছে। গুৰজনে নাটকখন শৃংগাৰ বসেৰে আৰস্ত কৰি ভক্তি বসেৰে সমাপ্তি ঘটাইছে। অৰ্থাৎ ক্ৰীড়াৰ মাধ্যমে ভক্তই কামনা-বাসনা পৰিত্যাগ কৰি শুন্দি ভাৱাপন্ন হৈ ব্ৰহ্মৰ লগত একীভূত হ'ব পাৰে। মহা মহা যোগীগণেও কঠোৰ ধ্যান কৰি আৰু ঋষি-মুনিসকলেও দীৰ্ঘসময় যজ্ঞানুষ্ঠান পাতিও দৰ্শন পাৰলৈ সক্ষম নোহোৱা পূৰ্ণ ব্ৰহ্ম কৃষ্ণকে ‘বনাচাৰী, অনাচাৰী গোপ নাৰীসকলে কাম ভক্তিয়ে বশ্য কৰিলে।’

নাটকখনৰ কাহিনী অনুযায়ী গোপীনিৰ বন্ধু হৰণ পৰ্বতে শৰৎ কালৰ পূৰ্ণিমা ৰাতি বাংশীৰ ধৰনিৰে গোপীসকলক নৃত্যানুষ্ঠানৰ বাবে আমন্ত্ৰণ জনাব বুলি কৃষ্ণই দিয়া বচন অনুযায়ী সেই নিৰ্দিষ্ট দিনত কৃষ্ণৰ বাংশীধৰনিত গোপীসকল উদ্বাটল হৈ বৃন্দাবনলৈ ঢাপলি মেলিলে ৰাতি হ'ব পৰা সকলো বিপদ-বিঘ্নী নেওচি-

বিমোহিত হয়া সবে লৱৰে গোপিনী ।

হৰি ভক্তৰ যেন নলংঘে বিঘ্নিনী ॥

কৃষ্ণই গোপ নাৰীসকলৰ কৃষ্ণ প্ৰেম ভক্তি পৰীক্ষা কৰিবলৈ তিনিটা পৰীক্ষা কৰিলে ।

প্ৰথম পৰীক্ষা- দোৰ্যোৰ ৰজনী প্ৰেত পিশাচৰ গতি ।

ঐত নাথাকিবা তোৱা সব স্তৰী মতি ॥

দ্বিতীয় পৰীক্ষা- তোমাসাক নেদেথিয়া পিতৃ মাতৃ চয় ।

তাসম্বাৰ মনে মহা মিলিব সংশয় ॥

তৃতীয় পৰীক্ষা- উপগতি সমে ক্ৰীড়া কৰ্ম গৰিহিত ।

পৰ্বত প্ৰমাণ পাপ সৌকাৰ্য কিঞ্চিত ॥

কিন্তু গোপীসকলক এইবোৰ কথাই তলাব নোৱাৰিলে । সেয়েহে পৰম প্ৰেমময় হৈ গোপীসকলৰ লগত ৰাসন্ত্য কৰিলে । প্ৰথম অৱস্থাত গোপীসকলৰ কাম ভাৱ আছিল যদিও শেষত ই ভক্তি ৰসত নিমজ্জিত হ'ল । প্ৰেমভাৱ আৰু কাম ভাৱৰ প্ৰভেদ আছে । কামভাৱে আৱ ইন্দ্ৰিয়ক সন্তুষ্টি কৰা বাসনাৰ বিপৰীতে প্ৰেমভাৱে হৃদয়ৰ গভীৰতাক উপলব্ধি কৰে । গুৰুজনৰ নাটকত গোপীৰ প্ৰেম পৰমাঞ্চা কৃষ্ণ প্ৰেমলৈ ৰূপান্তৰিত হৈ সৰ্বকালৰ শ্ৰেষ্ঠ নাৰী ৰূপে স্থান লাভ কৰিলে । নাট্যকাৰে নাটকখনিত পাৰ্থিৰ প্ৰেম ভক্তিৰ অপূৰ্ব নিৰ্দেশন দাঙি ধৰিছে ।

(৫) ৰুক্ষিণী হৰণঃ শক্তবদেৱে কাব্যৰসক ভক্তি ৰসলৈ পৰিবৰ্তিত কৰিছে যদিও ৰুক্ষিণী হৰণ নাটকত বীৰ বস, ৰৌদ্ৰ বস, ভয়ানক আৰু কৰণ বসৰো সমাবেশ ঘটিছে । গুৰুজনে এখন পূৰ্ণাঙ্গ নাটকত থাকিব লগা আটাইবোৰ বসেই মুকলিকৈ প্ৰকাশ কৰি ভক্তিৰসেৰে মোখনি মাৰিছে । নাটকত ৰুক্ষিণীক কৃষ্ণ প্ৰেমত ব্যাকুল হোৱা এগৰাকী নাৰী ৰূপে প্ৰক্ষেপ কৰা হৈছে যদিও কৃষ্ণক সাধাৰণ প্ৰেমিক ৰূপে গণ্য কৰা নাই, বৰঞ্চ ভক্তি গদ্ গদ্ হৈ স্বামীক ঈশ্বৰ জ্ঞান কৰিছে-

পৰম পুৰুষ পিউ ভেলি মুৰাকু ।

জনম সাফল সখি অবহু হামাৰু ॥

গুৰুজনে নাটকৰ সামৰণিত লিখিছে-

পৰম বন্ধু হৰি চৰিত বিনাই ।

নাহি নাহি বন্ধু কলিত লোকাই ॥

নাটকৰ কাহিনীৰ মাজেদি কৰিয়ে কলিত কৃষ্ণহে পৰম বন্ধু বুলি উপদেশ দিয়াৰ লগতে শাস্ত্ৰ মৰ্ম নুবুজা সকলেও এক কৃষ্ণ নামত শৰণ লৈ ঈশ্বৰ প্ৰাপ্তি হ'ব বুলি মানৱ সমাজলৈ বাৰ্তা দিছে ।

(৬) ৰাম বিজয়ঃ নাটকখনিত আৰম্ভণিতে সূত্ৰধাৰে দিয়া বক্তব্যতে মূল বিষয়বস্তু পৰিষ্ফুট হৈছে-

‘ভো ভো সভাসদ, যে জগতক পৰম ঈশ্বৰ নাৰায়ণ ভূমিক ভাৱ হৰণ নিমিত্তে দশৰথৰ গৃহে অৱতৰল ।’ ত্ৰেতা যুগত নাৰায়ণে ৰাম ৰূপে অৱতৰি সৃষ্টি নাশ কৰা দুষ্ট দৈত্য দানৱবোক নিধন কৰি দুষ্টক দমন সন্তক পালন কাৰ্য কৰিছিল । নাটকখনত ৰামে তাৰকা, মাৰিচ আদি ৰাক্ষসবোৰ বধ কৰা, সয়ম্বৰৰ ৰজাবোক পৃষ্ঠভঙ্গ দিওৱা, পৰশুৰামৰ দৰ্পচূৰ্ণ কৰা আদিত বীৰবসৰ সমাবেশ ঘটিছে । দুটি ভট্টিমাত বাম সীতাৰ ৰূপ বৰ্ণনাই শৃংগাৰ বসৰ সৃষ্টি কৰিছে, আকো ৰজালকল আৰু পৰশুৰামৰ লগত যুদ্ধ কৰিব লগা

দেখি সীতাই বামক নাপাব বুলি কৰা বিলাপে কৰণ বসৰ সৃষ্টি কৰিছে। কিন্তু আটাইবোৰ বসৰ ওপৰত ভক্তি বসৰ ব্রজলেপ সনা আছে।

মাধৰদেৰৰ নাটকঃ গুৰুজনৰ পদাংক অনুসৰণ কৰি মাধৰদেৱে এখন নাটক আৰু পাঁচখন ঝুমুৰাৰ সৃষ্টি কৰিছিল। গুৰুজনৰ নাটৰ দৰে মাধৰদেৱৰ নাটকৰ নায়ক পূৰ্ণ কৃষও নহয়, দুঞ্চ পুষ্য শিশু কৃষওহে।

(১) অৰ্জুন ভঞ্জনঃ প্ৰথম নাটক অৰ্জুন ভঞ্জনত শিশু কৃষওৰ লোকিক আচৰণৰ সমান্বালভাৱে অলোকিক আচৰণ, এই দুয়োটা দিশ নাট্যকাৰে সফলভাৱে দাঙি ধৰিছে। সাধাৰণ দৃষ্টিত কৃষও মানৰ শিশু, গতিকে মানৰ শিশুৰ আচৰণ কাৰ্যাবলী নাট্যকাৰে সুন্দৰকৈ ফুটাই তুলিছে। অন্যহাতে ভক্তিৰ দৃষ্টিত কৃষও নৰুপী নাৰায়ণ। মানৰ শিশুৰ মাজেদি প্ৰকাশিত ঐশ্বৰিক কৃপটো মাধৰদেৱে বাবে বাবে সোঁৱৰাই দি কৃষওৰ চৰিত্ৰসমূহ ভগৱানৰ লীলাহে বুলি প্ৰকাশ কৰিব। নাটকখনিত বিশেষভাৱে কৃষওৰ দুটা অলোকিক চৰিত্ৰ প্ৰকাশ হৈছে-

(১) “গৃহৰ সমস্ত জৰি আনি জোৰা দিল তথাপি দু-আঙোলে নাটে।” কৃষওই ইচ্ছা বন্ধন নোলোৱালৈকে যশোদাই বান্ধিব নোৱাৰিলে।

(২) কৃষও বান্ধেৰে সৈতে গৈ উড়ালত পথালি দি যমলাজুৰুন ভঙ্গ আৰু নলকুবেৰৰ মুক্তি।

অৰ্জুন ভঞ্জন নাট আৰু ঝুমুৰা কেইখনৰ নায়ক কৃষও প্ৰকৃততে মানৰ শিশু হৈও তেওঁ যে পৰম পুৰুষহে আৰু ভক্তিৰ মনোবাধা পূৰণ কৰাৰ অৰ্থতে মানৱী ৰূপ ধাৰণ কৰিছে এই কথা নাট্যকাৰে একাধিকবাৰ বৰ্ণনা কৰালৈ চাই দৰ্শকে এইয়া ভগৱান শ্ৰীকৃষওৰ লীলা বুলি মানি লৈছে। ফল স্বৰূপে নাট্যকাৰে বাধা কৰাৰ ভক্তি বস নিঃসৰিত হৈছে। মাধৰদেৱৰ ঝুমুৰাকেইখন হ'ল- চোৰধৰা, পিস্পৰা গুছোৱা আৰু ভোজন বেহাৰ।

অংকীয়া নাটৰ প্ৰণেতা গুৰু দুজনে যদিওবা নাটকৰ মূল কাহিনী ভাগৱত, হৰিবংশ আদিৰ পৰা গ্ৰহণ কৰিছে ভক্তি ধৰ্ম নিবক্ষৰী সমাজত প্ৰচাৰ কৰাৰ স্বাৰ্থতে মূল কাহিনীৰ লগতে অনেক উপৰূপ চৰিত্ৰ আৰু সংলাপ দি ‘কৃষন্ত ভগৱান স্বয়ম্ এই তথ্য পাঠকৰ মাজলৈ এৰি দিছে।

পৰিশেষত ইয়াকে ক'ব পৰা যায় যে যি উদ্দেশ্য লৈ গুৰুজনে তেৰাৰ সৰ্বোত্তম কীৰ্তি অংকীয়া নাটকক ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ মাধ্যম ৰূপে গ্ৰহণ কৰিছিল সেই দিশত নাট্যকাৰৰ পূৰ্ণ সফলতা প্ৰাপ্তি হৈছে।

# মায়ামৰা সমাজৰ ইতিবৃত্ত

পঞ্চাদশ শতিকাত মহাপুরুষ শঙ্কুদেৱে অসমভূমিত নৰ বৈষ্ণৱ ধৰ্মৰ ভক্তি আন্দোলনৰ জৰিয়তে যি নৰ জাগৰণ সৃষ্টি কৰিলে সেই জাগৰণৰ টো যিসকল ধৰ্ম গুৰুৰে বোৱাই অনাৰ বাট কাফি হৈ গ'ল, সেইসকলৰ মাজত মায়ামৰা বৈষ্ণৱ সমাজৰ প্রতিষ্ঠাতা শ্রীশ্রী অনিবৰ্দ্ধদেৱ অন্যতম। প্রথিতযশা বুৰঞ্জীবিদ ড° উম্বৰধৰ নাথৰ মতে মূলতঃ মহাপুরুষ শঙ্কুদেৱ, মাধৱদেৱ আৰু গোপালদেৱৰ প্রতি গুৰু পৰম্পৰা বৰ্ক্ষা কৰি শঙ্কুদেৱৰ মূল ধৰ্ম মতত আঠোৰ পৰিবলৈ নিদিয়াকৈ বাখি মহাপুৰুষীয়া ধৰ্মৰ অংশীদাৰ হৈও মায়ামৰা বৈষ্ণৱ পঞ্চা নিজস্ব বৈশিষ্ট্যৰে বিশিষ্ট হৈ পৰিল।

বৈপ্লবিক দৰ্শনেৰে খাটি খোৱা জনতাক ফলপ্ৰসু সাম্যবাদী ভাৰধাৰাবে উদ্বৃদ্ধ কৰা গুৰু গোপালৰ প্ৰিয়তম শিষ্য অনিবৰ্দ্ধদেৱে এখন সমাজ গঢ়ি তুলিলে য'ত মটক, মৰাণ, আহোম, চুতীয়া, কৈৰত, কোচ, কছাৰী আৰু কিছুমান বৰ্গ হিন্দু সম্প্ৰদায়ো একত্ৰিত হ'ল। ধৰ্ম পালনৰ ক্ষেত্ৰতো কঠোৰ নিয়ম। এক শৰণ এক শৰণেই। কোনো কাৰণত দ্বিতীয় শক্তিয়ে প্ৰৱেশ কৰিব নোৱাৰে। গোপালদেৱে কাল সংহতিৰ সত্ৰসমূহক সামাজিক ৰীতি-নীতি পালনৰ ক্ষেত্ৰত স্বাধীনতা দিছিল। তাৰেই অলম লৈ মায়ামৰা সমাজ ব্যৱস্থাত এনে কিছুমান নিয়ম প্ৰৱৰ্তন হ'ল যিবোৰ অন্য সত্ৰসমূহত নাই।

অনিবৰ্দ্ধদেৱে বিশেষকৈ সমাজৰ অৱহেলিত সম্প্ৰদায়ৰ লোকসকলক ধৰ্ম ধৰাইছিল। গুৰুজনে ঠিকেই বুজিছিল যে এই কামৰ বাবে অন্যান্য ধৰ্ম গুৰুসকলৰ আক্ৰোশৰ বলি হ'ব। সেয়েহে তেৰাই নিজৰ শৰণীয়া সকলক একগোট কৰাৰ উদ্দেশ্যে এক অভিনৰ পঞ্চা অৱলম্বন কৰিছিল গুৰু গোপালৰ আদৰ্শেৰে। শিষ্যসকল যি জাত বা বৰ্গৰে নহওক কিয় খোৱা লোৱাৰ ক্ষেত্ৰত কোনো বাধা নিয়েধ নাথাকিব। ‘পাত নাফালিবা, খুটি নামাৰিবা’ এই পদ্ধতিৰেই তেৰাই সমস্ত শিষ্য সমাজক একত্ৰিত কৰি ভাতৃহৰোধৰ বাঞ্ছনেৰে বাঞ্ছি বৃহত্তৰ মায়ামৰা বৈষ্ণৱ সমাজ গঢ়ি তুলিলে। ভৱিষ্যতেও এই বাঞ্ছন ইমান নিকপ্কপীয়া হ'ল যে তেওঁলোক মৃত্যুক সাৰাতিবলৈ প্ৰস্তুত হ'ল কিন্তু বাঞ্ছন নিচিগিল।

ইতিহাসত এই সম্প্ৰদায়টিৰ ওপৰত অনেক ৰূপকথা আৰু কৌতুহলপূৰ্ণ কাহিনী ৰচিত হ'ল। অনাহকত অনেক দীৰ্ঘা, অসূয়া, গঞ্জনা মূৰ পাতি ল'ব লগা হ'ল। ড° মহেশ্বৰ নেওগৰ মতে “মায়ামৰীয়া মহাপুৰুষীয়া সম্প্ৰদায়ৰ বুৰঞ্জীত কিমান কৰণ, কিমান মৰ্মস্তুদ ৰক্তপাতৰ কাহিনী সোমাই আছে, তাক সুৰিৰিলে আজিও গাৰ নোম দাল দাল হ'ব খোজে। মায়ামৰীয়াই বুকুৰ শোণিত দি ইতিহাস বুলাই হৈ গৈছে। স্বজাতিৰ ওচৰত তেওঁলোক কিমান বেয়াভাৱে লাঞ্ছিত, নিপীড়িত হৈছিল, কিন্তু তেওঁলোকৰ উন্নত শিৰ কোনোকালেই অৱনত নহ'ল।”

এতিয়া আহো মোৱামৰীয়া মায়ামৰা প্ৰসংগলৈ। তাহানি আমি বিদ্যালয়ত বুৰঞ্জী পঢ়োতে পাইছিলো মোৱামৰীয়া বিদ্ৰোহ আৰু মোৱামৰীয়া মহন্তৰ ওপৰত ৰজাঘৰৰ নিৰ্যাতনৰ কাহিনী। অসম সাহিত্য সভাৰ প্ৰাক্তন সভাপতি ড° ধৰ্মজ্যোতি বৰাদেৱেৰও তেখেতৰ লিখিত প্ৰস্থখনৰ নাম দিছিল “মোৱামৰীয়া গণ অভ্যুত্থান”। আনহাতে ‘অনিবৰ্দ্ধৰ বংশাৱলী পুঁথিত চিদানন্দ গোস্বামীদেৱে লিখিছে মোৱামৰীয়া নহয় মায়ামৰা বুলিহে। আমি এই দিশত এই সম্পৰ্কীয় প্ৰস্থ অধ্যয়নৰ যোগেদি এক সুস্থিৰ সিদ্ধান্তত উপনীত হৈছো যে দুয়োটা নামেই শুন্দ- এটা স্থানবাচক আৰু আনটো গুণবাচক।

ৰাজীৰ গান্ধী বিশ্ববিদ্যালয়ৰ অৱসৰপ্রাপ্ত উৰু বিশিষ্ট ইতিহাসবিদ তথা মায়ামৰা সমাজৰ এজন নমস্য ব্যক্তি ড° সৃষ্টিধৰ দন্তহী তেখেতৰ গৱেষণা পুথিত অনিৰুদ্ধদেৱে মাজুলীত সত্ৰ পতাৰ এটি বিৱৰণ দিছে— “During the 1st half of 17th century a new development took place in upper Assam. Annirudhadev (1553-1626 AD) a dispte of Gopal Ata established a new satra in Majuli Island on the bank of the pond called Maomari bil on the the extreme western part of the Island and began peach among the fishing Community (Kaivarta) in habititing there.”

চৰিত পুথিত উল্লেখ নাথাকিলেও ইতিহাসবিদ জনৰ বক্তব্যৰ গ্ৰহণীয়তা আছে। ব্ৰহ্মপুত্ৰই গতি সলোৱাৰ আগতে মাজুলীৰ পশ্চিম প্ৰান্তত মোৱামৰী নামেৰে এখন প্ৰকাণ্ড বিল আছিল। বিলৰ চাৰিওফালে মটক, মৰাণ, কৈৰার্ত, চুতীয়া আদি বিভিন্ন সম্প্ৰদায়ে বসবাস কৰিছিল, সকলো অনিৰুদ্ধদেৱৰ সেৱক আছিল। গতিকে মোৱামৰা বিলৰ নাম অনুসৰিয়েই সেই অঞ্চলৰ বাসিন্দাসকলৰ নাম মোৱামৰীয়া নামে জনাজাত হ'ল। অসমৰ প্ৰায়বোৰ ঠাইৰ নামকৰণ সেই অঞ্চলত নদী, বিল বিশেষ ঐতিহাসিক স্থানৰ নামৰ লগত জড়িত। মোৱামৰীয়া নামটোও ইতিহাস প্ৰসিদ্ধ ইয়াক তুচ্ছার্থত বা ইতিকিং কৰিছে বুলি ভবাৰ কোনো যুক্তি নাই। মায়ামৰা পুৰণিমাটি সত্ৰৰ প্ৰয়াত অধিকাৰ উৎসৱানন্দদেৱে গোস্বামীৰ লিখনীয়ে মোৱামৰীয়া নামটোৰ যথাৰ্থতা প্ৰমাণ কৰিছে—

উন্নৰ হাটীৰ সমীপতে আছে বিল।

তাতে সবে মোৱা মাছে বঞ্চে অবিকল ।।

সেহি হৃদ কোলে ভৈলা সত্ৰ বিচক্ষণ ।

এতেকেসে মোৱামৰা বোলয় বচন ।।

অন্যহাতে চৰিতকাৰ চিদানন্দ গোস্বামীয়ে যুক্তি সহকাৰে মায়ামৰা শব্দটো ব্যৱহাৰ কৰিছে। চৰিত পুথিত উল্লেখ কৰা মায়াসৰ্প নিবাৰণ কৰি মায়ামৰা নাম পোৱাটো ড° মহেশ্বৰ নেওগৰ মতে ভক্তীয়া ব্যাখ্যাহে মাথোন। আদ্যগুৰজনক বাক্সিদ্বাৰা অলৌকিক পুৰুষ কাপে চৰিতকাৰজনে অৱতাৰণা কৰা এই কাহিনী অজিও শিক্ষা দীক্ষা নথকা সকলতো বাদেই এচাম শিক্ষিত লোকেও মান্যতা দিয়ে।

এই দিশত এটা কথা অনস্বাকীৰ্য যে চৰিতকাৰ সকলে অনিৰুদ্ধদেৱৰেই হওক কিম্বা শক্ষৰদেৱৰে হওক চৰিত লিখোতে অলৌকিক কিছু বৰ্ণনা দিছিল। যেনে শক্ষৰদেৱৰ চৰিতকাৰ সকলে ত্ৰোক কৃষ্ণৰ অৱতাৰ আৰু মাধৱক বলৱামৰ অৱতাৰ বুলি বৰ্ণনা কৰাৰ লগতে ছাত্ৰাবস্থাত শক্ষৰক গছৰ তলত সপ্তই ফেনাৰে ছাঁ দিয়া, চান্দসাট দজ্জীয়ে চতুৰ্ভুজ মূৰ্তি দেখি চাৰিহাতীয়া চোলা চিলাই দিয়া ইত্যাদি। গুৰজনাৰ দৰ্শন আৰু সাহিত্য সংস্কৃতিৰ দিশত সমাজলৈ আগবঢ়াই যোৱা অৱদানসমূহৰ ভূ-নোপোৱা অশিক্ষিত জনসাধাৰণে চৰিতকাৰসকলৰ লিখনীৰ ভাৱাৰ্থ বুজি নেপাই ৪০০ বছৰ ধৰি শক্ষৰ মাধৱক মণিকূটৰ ভিতৰত সুমুৰাই জয় শক্ষৰ, জয় মাধৱ গাই গাই মাহ-প্ৰসাদ খাই কটালে। ফলত শক্ষৰদেৱ নামৰ এজন মহা প্ৰতিভাধৰ এইখন অসম মূলকতে যে জন্ম হৈছিল সেইকথা বাহিৰ লোকে গমকে নেপালে। লক্ষ্মীনাথ বেজৰৰজাদেৱে প্ৰথম এই গুৰু দুজনক নামঘৰৰ মণিকূটৰ পৰা উলিয়াই আনি বাহ্যিক জগতখনৰ লগত পৰিচয় কৰাই দিলে। বৰ্তমান শক্ষৰদেৱৰ ওপৰত অনেক গ্ৰহ আৰু প্ৰৱন্ধ বিভিন্ন লেখকে লিখিছে, কিন্তু কোনোও এই অলৌকিক কথাবোৰ উল্লেখ কৰা নাই। একমাত্ৰ ব্যক্তিক্ৰম অনিৰুদ্ধপন্থী সকল, যিসকলে চৰিতপুথিৰ এই মায়া সৰ্প নিবাৰণ কাহিনীটো সভক্তিৰে প্ৰকাশ কৰে যাৰফলত গুৰু শক্ষৰৰ এক শৰণ তত্ত্ব নিষ্ঠাবে পালন কৰা এই ধৰ্মাচাৰ্যজনক নিন্দুকসকলে তাৎক্ষি অনিৰুদ্ধ, নে মাটি কলহৰ পৰা ফেটীসাপ উলিওৱাজন অনিৰুদ্ধ বুলি উপলুঙ্গ কৰাৰ সুযোগ পাইছে। গুৰজন নিজ গুণে বন্দিত তেওঁক নতুনকৈ

কিবা অলৌকিকতা দেখুৱাই বিখ্যাত কৰাৰ প্ৰয়োজন নাই।

চিন্তাশীল লিখক ভৱকান্ত কোঁৰৰ মতে এই প্ৰক্ষিপ্ত মায়াসৰ্প নিবাৰণ কাহিনীয়ে শক্ষৰদেৱ আৰু অনিৰুদ্ধদেৱ দুয়োজনৰ ধৰ্ম দৰ্শনত পদাঘাট কৰা হৈছে। অনিৰুদ্ধদেৱ যদি সঁচাকৈয়ে যাদুকৰ বা তাৎক্ষিক ধৰ্মাচাৰ্য আছিল তেন্তে তেৰাই ৰচনা কৰা পুথিসমূহ মিছা আছিল। (শ্ৰীন্তী অনিৰুদ্ধদেৱৰ ধৰ্ম দৰ্শন আৰু মায়ামৰা বৈষ্ণৱ সমাজ- পৃঃ ৫১)।

পুনৰ আহো মায়ামৰা প্ৰসংগলৈ-

মায়াক মাৰি ভকতিঃ তাৎক্ষিক দিশত মায়ামৰাৰ অৰ্থ হ'ল মায়াক মাৰি (নিথহ কৰি) কৰা ভকতি যি কাৰণে অনিৰুদ্ধদেৱৰ দ্বাৰা সংগঠিত সমাজখনক মায়ামৰা নামকৰণ কৰা হৈছে। গোপালদেৱৰ পাশত সকলো শিক্ষা লাভ কৰি গুৰুৰ ওচৰৰ পৰা বিদায় বেলাত গুৰুৰে অনিৰুদ্ধদেৱক কেইটিমান সোণসেৰীয়া উপদেশ দিছিল।

অন্যত্ৰ শাস্ত্ৰৰ পথ কৰিয়া নিৰোধ।

ভকতিৰ পথে মাত্ৰ কৰাইবাক বোধ।।

অন্যত্ৰ শাস্ত্ৰ হ'ল যি শাস্ত্ৰই এক ঈশ্বৰ কৃষকে ভজনা কৰাৰ বিপৰীতে অন্যান্য দেৱ-দেৱীক ভজনা কৰাৰ পথ নিৰ্দেশনা দিয়ে। গোপালদেৱে অনিৰুদ্ধদেৱক তেনে শাস্ত্ৰ বৰ্জন কৰিবলৈ উপদেশ দিছিল। লগতে গুৰুৰে তেওঁক ধৰ্মাচাৰ্যৰ দায়িত্ব লৈ উজনীত ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ দায়িত্বও দিয়ে। গুৰুৰ এই আজ্ঞাতে অনিৰুদ্ধদেৱ দোমোজাত পৰি গুৰুৰ পাশত প্ৰার্থনা জনালে। যিহেতু তেওঁৰ গৃহ সংসাৰ আৰু পিতৃদণ্ড পঞ্চপুৰুৰ দায়িত্ব আছে সেয়েহে মধুমতি মায়াই তেওঁৰ শিৰত অৱস্থান কৰিবে আছে। তেনেষ্টলত তেওঁ ধৰ্মভাৰ কেনেকৈ ল'ব পৰিব। গোপালদেৱে তাৰো বিধান দিলে-

মধুমতি মায়াৰ শিৰত তুমি চড়ি।

মাৰ্দিয়া মায়াক থাকা ধৰ্মক আচৰি।।

মায়াক শিৰত তুলি লোৱাৰ বিপৰীতে মায়াৰ শিৰত অৱস্থান কৰি অৰ্থাৎ মায়াক মৰ্দন কৰি ধৰ্ম আচৰিবলৈহে গুৰুৰে আজ্ঞা কৰিলে। গুৰুৰ আজ্ঞাই তেওঁৰ অন্তৰত এনেদৰে সাঁচ বহুৱালে যে সাংসাৰিক জঞ্জলত সোমাই পৰা বা পঞ্চপুৰুৰ দায়িত্ব লোৱাৰ চিন্তা মনৰ পৰা কপূৰ দৰে উৰি গ'ল। মায়াক নিৰ্যান কৰি ভকতি কৰিবলৈ গোপালদেৱে দিয়া নিৰ্দেশ পালনত স্থিতপ্ৰজ্ঞ হৈ অনিৰুদ্ধদেৱে নিজ জন্মভূমি বিষ্ণুবালিকুঞ্জিত সত্ৰ পাতি ধৰ্ম প্ৰচাৰ আৰম্ভ কৰে। গতিকে মায়াক মাৰি ভকতি কৰিবলৈ শিষ্যসকলকো উপদেশ প্ৰদান কৰাত অনিৰুদ্ধদেৱক মায়ামৰা মহন্ত আৰু শিষ্যসকলে মায়ামৰা বৈষ্ণৱ সমাজ নামে জনাজাত হ'ল। মায়ামৰা গোঁসাই উৎসৱানন্দইয়ো এনে মতৰ সমৰ্থনত লিখিছে-

আৰু যিটো আনে লৈলে শৰণ ভজন।

মায়াপাশ ভকতৰ হোৱে নিবাৰণ।।

সিকাৰণে মায়ামৰা বোলয় নৃপগণ।

এহি তিনি গুণে মায়ামৰা সত্ৰ নাম।।

বুৰঞ্জীবিদ বেণুধৰ শৰ্মাদেৱে মায়ামৰা আৰু মোৱামৰীয়া নামৰ মোখনি এইদৰে মাৰিছে। মোৱামৰীয়া স্থানবাচক আৰু মায়ামৰা নামটো গুণবাচক। দুয়োটাই উচিত নামকৰণ। এতিয়া প্ৰশ্ন হ'ল মায়াকনো কেনেকৈ মৰ্দন কৰিব।

তাহানি নাৰদে ব্যাসদেৱক এখ ঈশ্বৰ ভজনা কৰা পথ নিৰ্দেশনা দেখুওৱা এভাগ শাস্ত্ৰ প্ৰণীত কৰিবলৈ পৰামৰ্শ দিয়াত ব্যাসদেৱে কি প্ৰকাৰে শাস্ত্ৰভাগ লিখিব একো উৱাদিহ নাপাই ধ্যানস্থ হ'ল। ধ্যানত তেওঁ

পৰম পুৰুষক দৰ্শন পালে। লগতে ভগৱন্ত সোঁফালে ভক্তি মাত্ৰ আৰু বাওঁফালে মায়া মাত্ৰক দেখিলো-  
মায়ায়ে বান্ধন্ত ভক্তি মাত্ৰ মেলাৰন্ত।  
দুই হান মধ্যস্থ আছে ভগৱন্ত (ভাগৱত)

মায়াই বাবে বাবে বান্ধে, ভক্তিয়ে খোলে। এই দৃশ্য দেখি ব্যাসদেৱৰ দিক্ষুদৰ্শন হ'ল। মায়াক নির্যান  
কৰিব পাৰিব একমাত্ৰ ভক্তিয়েহে। সেয়েহে তেওঁ ভক্তিৰ সাগৰ কৰ্পে খ্যাত ভাগৱত শাস্ত্ৰভাগ প্ৰণীত  
কৰিলে। মায়াৰ বান্ধোনত পৰি পত্নী, পুত্ৰ, কন্যা, ধন, দৌলতৰ বাবে হামৰাও কঢ়া সকলৰ একমাত্ৰ মুক্তিৰ  
পথ এক ঈশ্বৰত ভক্তি কৰা। এতিয়া কেনে ভক্তি কৰিলে ভগৱন্তই মোৰ বুলি গ্ৰহণ কৰিব?

তাহানি কপিল মুনিয়ে একাশীবিধি সংগৃহি ভক্তি পৰিহাৰ কৰি এবিধেই মাত্ৰ নিৰ্ণৰ্ণ কৃষ্ণভক্তি গ্ৰহণ  
কৰিবলৈ মাত্ৰ দেৱহৃতিক উপদেশ দিছিল। গোপাল আতাই অনিৰুদ্ধক সেই কাহিনীৰ মাজেৰে এক নিৰ্ণৰ্ণ  
ভক্তি কৰিবলৈ উপদেশ দিছিল। অনিৰুদ্ধদেৱেও সেই গুৰুপ্ৰদত্ত পদ্ধতিৰে পিতৃ-মাত্ৰক ভাগৱতত সেৱাই  
কৰাই শৰণ দিলে। এয়াই শ্ৰীমন্ত শক্তিৰ গুৰুজনাই সমাজলৈ আগবঢ়াই দিয়া নিৰ্ণৰ্ণ একশৰণ তত্ত্ব।

এই একাশীবিধি সংগৃহি ভক্তিত প্ৰতীক হিচাবে লৈ পৰৱৰ্তী পৰ্যায়ৰ মায়ামৰা সমাজখনে আশীখিলা  
পাণ আৰু এখিলা কলপাতেৰে সৈতে একাশীখিলা পাণ সোধোৱা পদ্ধতি প্ৰৱৰ্তন কৰিলে। ন কৈ শৰণ গ্ৰহণ  
কৰাসকলে স্নান কৰি তিতা কাপোৰে আশীখিলা পাণ গোসাঁইৰ ফালে আগবঢ়াই সাষ্টাংগো সেৱা কৰে। এই  
পদ্ধতি আন কোনো সমাজত নাই।

গুৰুপ্ৰশস্তি ১: গোপালদেৱে শক্তিৰ গুৰুক দৰ্শন কৰিবলৈ যাওঁতে শক্তিৰদেৱে ভক্তি বত্তাকৰ শাস্ত্ৰৰ দোহাই দি  
'গুৰুবিনে ভক্তি মুকুতি একো নহয়, গুৰুক ঈশ্বৰৰ জ্ঞান কৰিব লাগে' এই উপদেশ ভক্তিসকলক দি  
আছিল। গোপালদেৱে এই অমৃত পৰশা বাণীখিনি হৃদয়ংগম কৰি তেৰাৰ প্ৰতিষ্ঠিত কাল সংহতিত গুৰু  
কাৰ্য্যাক অতিকৈ গুৰুত্ব দিছিল। সেই পঞ্চা অনুকৰণ কৰি মায়ামৰা সমাজত আদ্যপি গুৰুকাৰ্য্যা অতিকৈ প্ৰবল  
হৈ আছে। 'মৰি যাওঁ মাৰি যাওঁ গুৰুৰ ঋণ শুজি যাওঁ' নিজৰ প্রাণ গ'লেও গুৰুৰ ঋণ শুজিবলৈ তেওঁলোক  
প্ৰস্তুত।

আমি যোৱা ৩৫ তম মায়ামৰা সমাজৰ বাবিক অধিবেশনত শ্ৰীশ্রী অনিৰুদ্ধদেৱ আৰু মায়ামৰা  
সমাজখনৰ ওপৰত অলৌকিকতা পৰিহাৰ কৰি সম্পূৰ্ণ বাস্তৰধৰ্মী এভাগী গ্ৰন্থ প্ৰকাশ কৰিছিলো। পৰৱৰ্তী  
সময়ত আমি দুটা দিশত আভা সন্তুষ্টি লাভ কৰিছিলো।

(১) লিখনীৰ দৃষ্টিভঙ্গীক মায়ামৰা শিক্ষিত সমাজে আদৰি লৈছিল। মায়ামৰা সমাজৰ ওপৰত প্ৰচুৰ অধ্যয়ন  
থকা দুজন প্ৰতিভাধৰ ইতিহাসবিদ ড° সৃষ্টিধৰ দন্ত আৰু ড° ডৰ্ষৰধৰ নাথ ছাৰে আমালৈ প্ৰশংসাৰ বাণী  
শুনাইছিল।

(২) মায়ামৰা সকলৰ কিতাপ আলোচনী অ-মায়ামৰা সকলে নপঢে বুলি থকা প্ৰবাদ নস্যাং কৰি সমাজৰ  
সচেতন লোকসকলেও আমাৰ লিখনীক সাদৰেৰে গ্ৰহণ কৰিছিল আৰু ধৰ্মগুৰুজনক তুচ্ছ তাচ্ছিল্য কৰা  
সকলৰো মুখ বন্ধ হৈছিল।

প্ৰসংগতো এই কাৰণেই উল্লেখ কৰিব লগা হ'ল যে গ্ৰন্থভাগ শুন্দৰকৈ উপস্থাপন কৰাৰ স্বার্থত আমি  
মায়ামৰা সমাজখনৰ বিষয়ে বহু তথ্য উদ্ঘাটন কৰিছিল আৰু তাৰেই আধাৰত মনত সৃষ্টি হোৱা কেইটিমান  
কথা আগবঢ়ালোঁ।

১৬০১ বৰ্ষৰ বহাগ মাহৰ পৰা ১৭৭০ চনৰ বহাগ মাহলৈ এই সময়ছোৱাত মূল গুৰুজনৰ উপাধি,  
কৃষ্ণদেৱ, হৰিবামদেৱ, নিত্যানন্দদেৱ আদি গোসাঁইসকলৰ দিনতে ধৰ্মগুৰুজনৰ মহাপুৰুষ শক্তিৰদেৱৰ প্ৰচাৰিত  
ধৰ্মীয় বীতি-নীতি সঞ্চালনীকৈ চলিছিল। পাৰ্থক্য মাথো এটাই অনিৰুদ্ধদেৱে শৰণীয়সকললৈ মায়ামৰা

বৈষ্ণব সমাজ নামৰ নতুন সংগঠনৰ জন্ম দিছিল লগতে শক্তবদেৱৰ সাম্যবাদী নীতিক বৈপ্লবিক দৃষ্টিকৰণ অধিক ফলপ্রসূ কৰি তুলিছিল।

মায়ামৰা দুয়োগত ১৭৭০-৮৬ চনলৈকে ১৪ বছৰ ধৰ্মাশূণ্য হৈ থকাৰ পিছত ১৭৮৪ বৰ্ষ ফাণুন মাহত পীতাম্বৰদেৱ ধৰ্মাসনত বহাৰ পিছৰ পৰাই দুৰবি বনৰ দৰেই সত্রসমূহ বাঢ়ি আহিল। এইয়া শুভলক্ষণ। কিন্তু পৰৱৰ্তী ধৰ্মগুৰু সকলে মূল গুৰুজনৰ নীতি আদৰ্শ ভালেখিনি ইফাল-সিফাল কৰিলে। উদাহৰণ স্বৰূপে বৈষ্ণব সমাজৰ আটাইতকৈ গুৰুত্বপূৰ্ণ প্ৰথা হ'ল নাম কীৰ্তন। গুৰু দুজনাৰ যিকোনো এটা বৰগীতে আৰম্ভণি কৰি ভক্ত সকলক দুশাৰীকৈ বহুৱাই নামাচাৰ্যই কেইফাকিমান ঘোষাৰে আৰম্ভ কৰি কীৰ্তন দি সামৰণি মাৰে। এই সেৱা কৰ্মত ভোৰতাল ব্যৱহাৰ হয়। এই দিশত শক্তৰ মাধৰৰ বৰগীতৰ ছাইত অনিবৰ্দ্ধদেৱৰ এটি গীত গালে ক'বলগা নাই। কাৰণ একে ঈশ্বৰৰ নামেই। আকৌ ঘোষা দিওঁতেই নামঘোষাৰ ছাইত ভক্তিমংগলৰ ঘোষা পৰিৱেশন কৰিব পাৰে যিহেতু অনিবৰ্দ্ধদেৱে ভক্তিমংগল ঘোষাভাগ নামঘোষাৰ পৰিপূৰক ৰূপে প্ৰকাশ কৰিছিল। কিন্তু এই নাম-কীৰ্তনৰ ব্যৱস্থাক কিয় বাদ দিয়া হ'ল।

বাকীখিনি পাৰ্থক্যৰ কথা উল্লেখ নকৰি মায়ামৰা সমাজৰ এজন শুভ চিন্তক হিচাবে নিম্নলিখিত তিনিটা বিষয়ৰ ওপৰত পুনৰ এবাৰ চিন্তা কৰি চাবলৈ সবিনয় অনুৰোধ জনালোঁ।

(১) বিভিন্ন জনৰ লিখনীত প্ৰকাশ হোৱা এটা বাক্য ‘মায়ামৰা ধৰ্ম’ বুলি কোনো ধৰ্ম নাই। অনিবৰ্দ্ধদেৱে মায়ামৰা বৈষ্ণব সমাজহে গঠন কৰিছিল। তেৱাই প্ৰচাৰ কৰা ধৰ্মটো হ'ল ‘একশৰণ হৰি নাম ধৰ্ম’। এই ধৰ্ম সৰ্বভাৰতীয়। দক্ষিণ ভাৰতৰ পৰা উত্তৰ ভাৰতলৈ আৰু উত্তৰ ভাৰতৰ পৰা অসমলৈ শক্তবদেৱে প্ৰাহিত কৰি আনিছিল। মাধৰদেৱ, গোপালদেৱ, অনিবৰ্দ্ধদেৱ, দামোদৰদেৱ আদি এইসকল বৈষ্ণব ধৰ্মৰ একো একোজন কাণ্ডাৰী।

(২) আদি চৰিত নামৰ পুথিখনে শক্তবদেৱ আৰু অনিবৰ্দ্ধদেৱ দুয়োজন গুৰুৰ কালিমা সনাৰ উপৰিও বৈষ্ণব সমাজখনৰো বিস্তৰ ক্ষতি কৰিলে। কিন্তু আশৰ্যজনক ভাৱে বহুতো মায়ামৰা লেখকে বিৰোধ কৰাই দেখুৱাই এই জাল পুথিভাগৰ বিষয়বস্তু উল্লেখ কৰি আহিছে যাৰ ফলত এই অপার্য এতিয়াও মায়ামৰা সমাজত প্ৰাসংগিক হৈ আছে। গতিকে কোনো কাৰণতেই এই পুথিখনৰ প্ৰসংগ কোনোও উল্লেখ কৰাচো সমীচিন নহয়।

(৩) চৰিত পুথিত উল্লেখ থকা মায়াসৰ্প নিবাৰণৰ কাহিনীটোৱে অনিবৰ্দ্ধদেৱৰ দৰ্শনক পদাঘাত কৰিছে। গতিকে এই বিষয়টো এৰাই চলাটো বাধ্যনীয়-

“শক্তৰ মাধৰ হৰি

গোপাল স্বৰূপ ধৰি

অনিবৰ্দ্ধ কৃষ্ণ হৰিনাম।

বিচাৰত একে কৰি

নামেসে পৃথক কৰি

পুৰিলা ভক্তৰ মনৰ কাম।। (ভক্তি মংগল- ৬২৯)

# মাধৰ বৈকুঞ্চে গ'ল গোপাল উদয় ভেল

মহাপুরুষ শক্রদেৱৰ এবাৰ ৰাজ আজ্ঞাৰে গড়গাঁৰলৈ যাবলগীয়া হৈছিল। মাধৰক লগত লৈ ৰাজধানী পোৱাৰ আগতে মেচা পুখুৰীত বাহৰ পাতোতে গোপাল নামৰ এটি সুন্দৰ স্বাস্থ্যৰ ল'বাই গুৰজনক আম দি সেৱা ধৰিছিল। তত্ত্বদৰ্শী গুৰজনে গোপালৰ গাত মহাপুরুষৰ লক্ষণ দেখা পাই মাধৰ পুৰুষক কৈছিল- “ছেট আতা, এই জীৱটি তোমাৰ ভাগৰ” (গুৰু চৰিত কথা)। সঁচাকৈয়ে গুৰজনৰ এই অমোঘ বাণী বাস্তৱত প্রতিফলিত কৰি এইজন গোপাল এটা সময়ত মাধৰদেৱৰ প্ৰিয় শিষ্য হৈ গুৰজনৰ অবৰ্তমানত ধৰ্মৰ ভাৰ বহন কৰি এইজন গোপালদেৱৰ কৃপে খ্যাত হৈছিল।

গোপালদেৱৰ উপৰিপুৰুষ অসমলৈ আহি কলিতা ৰাজ্যৰ বাসিন্দা হৈছিল। কিবা কাৰণত অসুবিধা পাই গোপালৰ পিতৃ কামদেৱে কলিতা ৰাজ্য ত্যাগ কৰি নাজিৰা হাটৰ নাচনিঘাট নামৰ ঠাইলৈ উঠি আহে। ইয়াতে ১৪৬৩ শক, ইং ১৫৩৩ খ্রীঃ কামদেৱৰ ঔৰসত মাত্ৰ বজ্রাঙ্গীৰ গভৰ্ত বহাগ মাহৰ সপ্তমী তিথি বুধবাৰে গোপাল ভূমিষ্ঠ হয়। দৈৱজ্ঞসকলে চোৱা-চিতা কৰি মতামত দিলে “শিশুটি অতি সু-লক্ষণীয়। লোকৰ কুশলৰ হেতু তেওঁ জন্ম। সেয়েহে নন্দৰ গৃহত গোধেনু চৰোৱা শিশু কৃষ্ণৰ গোপাল নামেৰে নামকৰণ কৰা হৈছে।”

কিছুদিনৰ পিছত দিহিঙ্গীয়া ৰজাৰ এটি কোৱৰৰ জন্ম হ'ল। কোৱৰক চোৱা-চিতা কৰিবৰ বাবে এগৰাকী ধাই মাত্ৰ প্ৰয়োজন হোৱাত ৰজাৰ লোকে সুন্দৰ আৰু মজবুত চেহেৰাৰ অধিকাৰী গোপালৰ মাত্ৰ বজ্রাঙ্গী আইকে নিৰ্বাচন কৰিলে। পাঁচ বছৰ দিন তেওঁ ৰাজহাউলীলৈ অহা-যোৱা কৰিব লগা হোৱাত গোপালো তেওঁৰ লগতে গৈছিল।

নাজিৰা ত্যাগ আৰু ভৱানীপুৰ যাত্রা : ১৪৮৫ শকত আহোম আৰু কোঁচৰ মাজত এখন যুদ্ধ হৈছিল। কোঁচ সেনাপতি চিলাৰায়ৰ আক্ৰমণত তিষ্ঠিব নোৱাৰি আহোম সৈন্যই পৰাজয় বৰণ কৰে। ৰজা চুখামফাই পলাই গৈ চৰাই খোৰোং পৰ্বত পালেগৈ। তাৰ পৰাই সন্ধিৰ প্ৰস্তাৱ দিলে। চুক্তি অনুসৰি হাতী, ঘোঁৰা আৰু অনেক বয়-বস্তুৰ উপৰিও যথেষ্ট সংখ্যক বৃত্তিয়াল লোকক পঠাব লগা হ'ল। নৰনাৰায়ণ ৰজাই এই বৃত্তিয়াল সকলক ভৱানীপুৰত সংস্থাপন কৰিলে। এই সকলৰ মাজত গোপালো ভৱানীপুৰ পালেগৈ। ইয়াত গোপাল অতি সোনকালে সকলোৰে প্ৰিয়পাত্ৰ হ'ল। তেওঁ কুমাৰ সকলৰ চদ্ৰিবৰ দায়িত্ব লাভ কৰিলে।

শক্রদেৱৰ দৰ্শন :

চাৰিবাৰ শক্রত ভেলো দৰিশন।

তথাপিতো ঈশ্বৰত নভেলা শৰণ ॥

ইতিমধ্যে উল্লেখ কৰা মতে প্ৰথমবাৰ গুৰু দৰ্শনতেই গুৰুৰে মাধৰক এই জীৱটি তোমাৰ ভাগৰ বুলিহে কৈছিল। সেই বাক্যৰ সাৰ্থকতা কৰিবলৈয়ে হয়তো গোপালৰ আৰু তিনিবাৰ গুৰু দৰ্শন হ'ল কিন্তু শৰণহে নহ'ল। চতুৰ্থবাৰত গুৰজনাৰ মুখে অমৃত বচন শুনিছিল- ভক্তি বত্নাকৰ পুথিৰ উদ্ভৃতি দি শক্র গুৰুৰে ধৰ্মৰ চাৰিটি খুটি গুৰু, দেৱ, নাম, ভক্তৰ ব্যাখ্যা দিছিল। ইয়াৰে গুৰু নহ'লে ধৰ্ম নিসিজে, ভক্তি ও নহয়। ভক্তিতহে মুক্তি। গতিকে ভক্তিহীন হ'লৈ মোক্ষ প্ৰাপ্তও নহয়। সেয়েহে জ্ঞানদাতা গুৰুক ঈশ্বৰ জ্ঞান কৰিব লাগে। গুৰজনৰ এই সোণসেৰীয়া কথাই গোপালৰ অন্তৰত এনে সাঁচ বহুৱালে যে গোটেই জীৱন

এই উপদেশ আখরে আখরে পালন করি গ'ল। সেইবাবেই গোপালৰ প্ৰাৰ্থিত কাল সংহতিত গুৰুক অগ্ৰাধিকাৰ দিয়া হয়। এইবাৰ গোপালে মনস্থিৰ কৰি অতি শীঘ্ৰেই দ্ৰব্যবস্তু লৈ আহি শক্ষৰত শৰণ ল'বলৈ মন বাঞ্ছিলে। কিন্তু গুৰুৰ ইচ্ছা, সেই আশা পুৰণ নহ'ল। ইতিমধ্যে গুৰু বেহাৰলৈ গ'লগৈ। নিজৰ দীৰ্ঘ সূত্ৰিতাৰ বাবে খেদ কৰি গোপালে গুৰুৰ আহিৰেই নামঘৰ মণিকূট নিৰ্মাণ কৰি নাম-প্ৰসঙ্গ কাৰ্যসূচী চলাই গ'ল।

গৃহতে থাকিয়া দেখিলো তয় চৰণঃ গুৰুজনৰ বৈকুণ্ঠৰ পিছত গুৰু পত্নীৰ চোৱা-চিতা কৰাৰ দায়িত্ব মাধৰে কান্ধ পাতি ল'লৈ। গুৰু পত্নীয়ে পানীৰ অভাৰ পাই থকাৰ বাবে এটা পাটকুঁৰা খন্দাৰ মানুহ বিচাৰি মাধৰদেৱ ভৱানীপুৰলৈ যাত্রা কৰিলে। গোপাল কুস্তকাৰসকলৰ চৰ্দাৰ বুলি জানি মাধৰদেৱ গোপালৰ গৃহত উপস্থিত হ'ল। গোপালে সেই সময়ত হৰি গৃহত নাম-কীৰ্তনত ব্যস্ত। গুৰুজনাৰ মাত শুনি গোপাল ওলাই আহি গৃহতে গুৰুজনাক পাই পৰম প্ৰেমময়ী হৈ সেৱা-শুশ্ৰয়া কৰি অহাৰ সকাম জানিব খোজাত মাধৰদেৱে ওলোতাই প্ৰশ্ন কৰিলে “এইয়া কাৰ নাম-কীৰ্তন চৰ্চন কৰা হৈছে।” জগতগুৰু শক্ষৰৰ বচিত নাম-কীৰ্তন চৰ্চন হৈছে বুলি জানিব পাৰি মাধৰদেৱে গোপালক গুৰু দক্ষিণা বিচাৰিলে। যি বিচাৰে গুৰু দক্ষিণা ৰূপে তাকে দিয়া হ'ব বুলি গোপালে বাক্য কৰাত পৰম সন্তোষিত হৈ মাধৰে গুৰুপত্নীয়ে ভোগ কৰিব লগীয়া হোৱা পানীৰ অসুবিধা দূৰ কৰিলেই সেই গুৰু দক্ষিণা হ'ব বুলি জনালে। গুৰুবাক্য সানন্দেৱে গ্ৰহণ কৰি পিছদিনাই গোপালে কুস্তকাৰ সকলক লগত লৈ পাটকুঁৰা নিৰ্মাণ কৰি দিলে। গোপালৰ এই তৎপৰতাত মাধৰ পৰম সন্তোষিত হোৱাৰ লগতে আচৰিতো হ'ল।

গুৰুজনক নিজৰ গৃহলৈ আনি যথাসাধ্য গুৰু সেৱা কৰি এদিন গোপালে অনেক দ্ৰব্যবস্তু দি ধৰ্ম ভিক্ষা কৰিলে। মাধৰেও তেওঁৰ গুৰুভক্তিত তুষ্ট হৈ ভাগৱত স্থিত কৰি ধৰ্ম বস্তু প্ৰদান কৰিলে। ৪ মাহ লগতে বাখি গুৰুজনে সমস্ত পাৰমাৰ্থিক তত্ত্ব প্ৰদান কৰি উপযুক্ত শিয় বা ভক্ত হ'বলৈ নহয় বৰঞ্চ এজন ধৰ্মাচাৰ্য হৈ শক্ষৰ গুৰুৰে জুলাই হৈ যোৱা ধৰ্মৰ বন্তিগছি প্ৰবাহিত কৰি বাখিবলৈ আশিস প্ৰদান কৰিলে। গোপালেও গুৰু গৃহতে থাকি পাৰ্যমানে গুৰু শুশ্ৰয়াত কিবা ত্ৰুটী হ'ব পাৰে ভাবিয়েই গুৰুৰ ওচৰত নিজাকৈ থাকিবৰ বাবে এটুকুৰা ভূমি ভিক্ষা কৰিলে। মাধৰেও গোপালৰ ধৈৰ্য শক্তি পৰীক্ষা কৰিবলৈ চাই হাতীয়ে মাউতে তল যোৱা এটা গাত দেখুৱাই দিলে। অনেক পৰিশ্ৰম কৰি গাত পুতি গোপালে এটা আটোম টোকাৰী গৃহ নিৰ্মাণ কৰিলে। গৃহটিত সোমাবলৈ নৌপাওঁতেই অচুত গুৰুৰ থাকিবলৈ দিয়াৰ বাবে মাধৰে সেই গৃহটিকে গুৰু দক্ষিণা বিচাৰিলে। গোপালেও সানন্দে হাড় ভঙ্গ শ্ৰম কৰি সজা গৃহটি অচুত গুৰুক দান কৰিলে। ইয়াৰ পিছতে মাধৰে আন এটি দ গাত দেখুৱাই দিয়াত ইয়াতো অনেক শ্ৰম কৰি গৃহ নিৰ্মাণ কৰিলে। সেই গৃহটিও যদুমণিক দিবলৈ মাধৰে দান বিচৰাত গোপালে আনন্দ মনে সেই গৃহটিও দান কৰিলে। তেওঁৰ গুৰু ভক্তি, পাৰ্থিৰ বস্তুৰ প্ৰতি অনাসক্ত, মায়াক মৰ্দন কৰিব পৰা শক্তি দেখি গুৰুজন পৰম আহ্লাদিত হৈ মূৰত হাত দি আশিস বচন মাতি ক'লে “গোপাল তোমাৰ ভক্তি ধৰ্মে, শ্ৰীযশে চন্দ্ৰ সূৰ্য প্ৰকাশ কৰাদি, নদী বোৱাদি ব'ব, জ্বলিব। পৰীক্ষাত গোপাল উত্তীৰ্ণ হ'ল।

মাধৰ বৈকুণ্ঠে গৈলা গোপাল উদয় ভৈলাঃ ইতিমধ্যে গুৰুজনৰ অবৰ্তমানত মাধৰদেৱ হাজো সুন্দৰীদিয়া আদি ঠাইত থাকি বিবক্তি লগাত গুৰুজনৰ বৈকুণ্ঠৰ স্থান কোচ বিহাৰলৈ যাত্রা কৰিলে। যোৱাৰ আগতে গোপালক এভাগ শাস্ত্ৰ (নামঘোষা) অৰ্পণ কৰি ক'লে— “গোপাল তুমি এতিয়া নিজ গৃহলৈ যোৱা কাৰণ

তোমার গৃহ সংসার আছে। তুমি নির্মল ভক্তি আচরণ করি থাকিবা আর এই শান্তভাগ থাপনা করি লোকক ধর্ম ধ্বাবা”। গুরু আজ্ঞায়ে গোপাল ভরানীপুরলৈ যাত্রা করিলে।

কোচ বেহারৰ ভেলা দুৰাবত আটৈ বছৰ অতিক্রম কৰাৰ পিছত মাধৰ পুৰুষৰ দেহ বিচেষ্টাৰ হৈ অহা লক্ষ্য কৰি ভক্তসকলে প্ৰার্থনা জনালে- “বাপ আৰিভাৰ-তিৰোভাৰ সৈশ্বৰৰো আছে। তোম্বা দেহ সম্বৰণ কৰিলে আমি কাৰ আজ্ঞা মানি চলিম”। মুকলিকৈ কোনোবা এজনক দায়িত্ব দিব পৰা পৰিবেশ আৰু পৰিস্থিতি নাছিল। সেয়েহে গুৰুজনে আওপকীয়াকৈ উন্নৰ দিলে- “তোম্বা যি ভাল দেখা কৰিবা। আমাৰ শক্তি-ভক্তি সমস্ত ঘোষা পুঁথি ভাগতে অৰ্পণ কৰিছো। তাতেই আমাক বিচাৰি পাবা”। এইবুলি গুৰুজন নীৰৰ হ'ল। পিছত শ্ৰীৰামক বিৰলে মাতি আনি ক'লে- “তুমি এতিয়াই ভরানীপুৰলৈ গৈ গোপালক আমাৰ আজ্ঞা শুনোৱাগৈ। শক্তিৰ গুৰুৰে আমাক দি যোৱা দায়িত্ব আমাৰ অবৰ্তমানত গোপালেই পালন কৰি ভক্তি প্ৰদীপ প্ৰাৰ্থিত কৰি ৰাখিব”। ইতিমধ্যে গুৰু বৈকুণ্ঠ হোৱাত শ্ৰীৰামে বৰপেটালৈ আহি ভক্ত সকলক জান দিলেহি “মাধৰ গুৰুৰে গোপালক ধৰ্মাচাৰ্য আজ্ঞা দি গৈছে”। ভক্তসকলৰ মাজত মিশ্রিত প্ৰতিক্ৰিয়া সৃষ্টি হ'লেও গুৰু আজ্ঞা বুলি সকলোৱে গোপালকে ধৰ্মাচাৰ্যৰ দায়িত্ব দিয়াৰ সন্মতি জনালে। সেৱকী হৈ সেৱা প্ৰহণ কৰাৰ যোগ্যতা নাই বুলি গোপালে অস্বীকাৰ কৰিছিল যদিও শেষত গুৰুজনৰ সখী নাৰায়ণ ঠাকুৰৰ আজ্ঞায়ে ধৰ্মাচাৰ্যৰ পদত অধিষ্ঠিত হ'ল। গজলাৰ যদুমণিকে প্ৰথমে শৰণ দি গোপালদেৱ ভক্ত কুলৰ পৰা গুৰু কুললৈ উন্নীত হ'ল। ভরানীপুৰতে সত্ৰ পাতি শক্তি-মাধৰে জুলাই যোৱা ভক্তি প্ৰদীপ গছি জুলাই ৰাখিবলৈ গোপাল কৃত সংকল্প হ'ল। গোপালদেৱৰ বাৰজন আচাৰ্যৰ মাজৰ বৰ যদুমণিদেৱে গুৰু প্ৰশংস্তি এনেদৰে কৰিছে-

মাধৰ বৈকুণ্ঠে গৈল

গোপাল উদয় ভৈল

ভক্তি সৰ্বস্ব মনে ধৰি।

পৰম কৃপায়ে পাছে

জগতক উদ্ধাৰিলা

ভক্তি অমৃত বৃষ্টি কৰি।।

জ্ঞান গন্তীৰ কথা-বাৰ্তা, নিৰপেক্ষ আৰু নিৰহংকাৰী ভাৰধাৰাৰ লগতে কথাৰে সকলোৱে মন মুহূৰ্ব পৰা আকৰ্ষণীয় ব্যক্তিত্বৰ অধিকাৰী গোপালদেৱৰ ওচৰলৈ ধৰ্ম ধৰিবলৈ উজনী, নামনিৰ অনেক ভক্ত আছিল। এইসকলৰ মাজৰ পৰা আতাদেৱে বাৰজন বিশেষ অৰ্হতা সম্পন্ন ভক্ত বাচি উলিয়াই ধৰ্মাচাৰ্য নিয়োগ কৰিলে আৰু প্ৰত্যেককে নিজ নিজ স্থানলৈ গৈ ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ দায়িত্ব ল'বলৈ আজ্ঞা কৰিলে। এই বাৰ আচাৰ্য হ'ল- (১) শ্ৰীৰাম আতা (২) দিজ বামচন্দ্ৰদেৱ (৩) ইকৰাজান সন্যাসী (৪) গজলাৰ যদুমণিদেৱ (৫) বৰ যদুমণিদেৱ (৬) অনিৰুদ্ধদেৱ (৭) বৰগুৰু (৮) চৰাইবাহী মূৰাৰী আতা (৯) নগৰীয়া সনাতন (১০) হাবুঙ্গ পৰমানন্দ (১১) কায়স্ত্রপাৰৰ পুৰুষোত্তম (১২) দহঘৰীয়াৰ নাৰায়ণ আতা।

গোপালদেৱৰ ধৰ্ম দৰ্শনঃ ধৰ্ম দৰ্শন বোলোতে আমি শক্তিৰদেৱৰ ধৰ্ম দৰ্শনৰেই কথা ক'ব লাগিব। শক্তিৰ গুৰু জনায়ো সৰ্বভাৰতীয় বেদান্ত দৰ্শনৰ ভিত্তিতেই ধৰ্ম-প্ৰচাৰ কৰিছিল। মূল ধৰ্ম মত একেই ৰাখি গুৰুজনে কিছুমান নতুন আচাৰ-নীতি প্ৰৱৰ্তন কৰিছিল যিবোৰ সৰ্বভাৰতীয় বৈষ্ণৱ সম্প্ৰদায়তকৈ বেলেগ।

গোপালদেৱেও কিছুমান নীতি-নিয়ম প্ৰৱৰ্তন কৰিছিল যিবোৰ অন্যান্য বৈষ্ণৱ সকলৰ পৰা কিছু পাৰ্থক্য।

কাল সংহতি : গুরু দুর্জনৰ অবর্তমানত অসমৰ বৈষ্ণৱ সমাজত কিছু পার্থক্য বেমেজালি হৈছিল তাৰ গইনাতেই চাৰি সংহতিৰ সৃষ্টি হয়। শক্ষৰদেৱৰ নাতিসকলে পুৰুষ সংহতি নামৰ এক সংহতি সৃষ্টি কৰিলে। তাকে দেখি দামোদৰ দেৱেও হৰিদেৱৰ লগ লাগি ব্ৰহ্ম সংহতিৰ সৃষ্টি কৰিলে য'ত মূল ধৰ্মতৰ লগত বৈদিক কৰ্ম সমূহো সংযোজিত হ'ল। মথুৰাদাস বুঢ়া আতা আৰু পদ্ম আতাই নিকা সংহতি সৃষ্টি কৰিলে। এই সংহতিত বাহ্যিক নীতি সদাচাৰ বোৰ নিষ্ঠাৰে পালন কৰা হয়। গোপালদেৱেও কাল সংহতি নাম দি এক সংহতি সৃষ্টি কৰিলে। নিয়মৰ বশৰতী নহৈ কাল অনুযায়ী সেৱা পদ্ধতি অৱলম্বন কৰি কালকো জয় কৰাৰ বাবে এই সংহতিৰ নাম কাল সংহতি হয় বুলি ভবাৰ থল আছে। এই সংহতিৰ উপাস্য দেৱতা একমাত্ৰ কৃষ্ণ। কলিযুগত কৃষ্ণনামত কালপ্রাপ্ত হ'লে নিৰ্বাণ বা মোক্ষ লাভ হয় সেই কাৰণেও এই সংহতিক কাল সংহতি বোলা হয়।

এই সংহতিৰ বিশেষত্ব হ'ল-

- (১) এই সংহতিৰ ভক্তসকলে হনুমন্তী কাৰ্ত্তাৰে গুৰুকেই ঈশ্বৰ জ্ঞান কৰে। শক্ষৰ গুৰুজনে ধৰ্মৰ চাৰিটি খুটি (গুৰু, দেৱ, নাম, ভক্ত) নিৰ্দ্বাৰণ কৰি গৈছিল। ইয়াত গুৰুকেই অগ্রাধিকাৰ দিয়া হয়।
- (২) এই সংহতিৰ লোকে দিনত চাকি নজুলাই।
- (৩) বাহ্যিক চিন্তাতকৈ আধ্যাত্মিক চিন্তাক এই সংহতিত গুৰুত্ব দিয়া হয়।
- (৪) সেৱাৰ দ্রব্যক সাজ বোলা হয়।
- (৫) সমদৰ্শন এই সংহতিৰ এটা বিশেষত্ব।
- (৬) এই সংহতিত মালা জপ কৰাৰ ব্যৱস্থা নাই।

শক্ষৰ গুৰুজনৰ সম দৰ্শনত বৈকুণ্ঠিৰ পিছতে আউল লাগিল। গোপালদেৱে গুৰুজনাৰ এই আদৰ্শক বাস্তৱত বৰ্পায়িত কৰাৰ অৰ্থে সমাজৰ অৱহেলিত আৰু অন্যান্য ধৰ্মাচাৰ্য সকলৰ চকুত নপৰা জনজাতীয় লোকসকলক তেওঁৰ ধৰ্মৰ আওতাত সুমুৱাই ল'লে। ইয়াতেই পয়মাল লাগিল। তেনে জনগোষ্ঠীসমূহ মদ, মাংস ভক্ষণ কৰাৰ লগতে পূৰ্ব প্ৰচলিত কিছু বিজতৰীয়া বীতি-নীতিও পালন কৰিছিল। গুৰুজনে ভাবিছিল- একেদিনাই এই বীতি-নীতি এৰৰাবলৈ গ'লে হিতে বিপৰীত হ'ব। বৈষ্ণৱ আদৰ্শত নিৰ্মজিত হোৱাৰ পিছত আপোনা-আপুনি সেইবোৰ সংস্কাৰ হ'ব। এই সকলৰ মাজত ধৰ্ম বিলোৱা কাৰ্যক অন্যান্য সংহতিৰ ধৰ্মাচাৰ্য সকলে সহজে গ্ৰহণ নকৰিলে। এচাম নিন্দুকে গুৰুজনৰ শুন্দ সত্য বৈষ্ণৱ ধৰ্মত তাৎক্ষিক আৰু বিজতৰীয়া প্ৰথা সুমুৱাই গোপালে বিজতৰীয়া কৰিছে বুলি প্ৰচাৰ কৰিলে। অৱশ্যেত কাল সংহতিৰ গুৰু শিষ্য সকলোকে সমাজৰ পৰা এঘৰীয়া কৰাৰ ব্যৱস্থা হ'ল। মাধৰদেৱৰ লগত গোপালৰ বিবাদ হোৱাৰ এটি কল্পিত কাহিনী সৃষ্টি কৰি কিছুমান চৰিত পুথিত সেইবোৰ সুমুৱাই দি গোপালদেৱক জনমানসত হৈয় কৰাৰ কুটিল যড়যন্ত্ৰ চলিল। ফলস্বৰূপে গোপালদেৱৰ সাহিত্য সৃষ্টি আৰু সমাজবাদৰ উদাৰ দৃষ্টিভঙ্গী কাল সংহতিৰ বাদে বাকী সকলে অৱহেলাহে কৰিলে।

অৱশ্যে এই সুদীৰ্ঘ ৪০০ বছৰত অসমৰ ওপৰেদি বহুত ধুমুহা পাৰ হৈ গ'ল। দীঘলীয়া ধুমুহাৰ পিছত এতিয়া বতৰ ফৰকাল। সমাজ সচেতন হৈছে। ভুল শুন্দ বিচাৰ কৰিব পৰা হৈছে। গতিকে কাল সংহতিৰ গুৰু শিষ্য সকলোকে পুনৰ সমাজে আকোঁৱালী লৈছে। তথাপি বিদ্বেষৰ চেকা একেবাৰে নিৰ্মজিত হৈ যোৱা নাই।

এইখনিতে প্রয়োজনৰ খাতিৰত এটি ব্যক্তিগত অনুভৱৰ পোহাৰ মেলিছো। যোৱা মায়ামৰা সমাজৰ ৩৫ তম অধিবেশনত গোপাল-অনুৰোধ এই গুৰু দুজনৰ ধৰ্ম দৰ্শনৰ ওপৰত এভাগ প্ৰস্তুত প্ৰণয়ন কৰিছিলো। নিজৰ শিচ ভক্তৰ পৰিবৰ্তে এজন নিৰপেক্ষ লোকৰ কাপৰ পৰা ওলোৱা কথাবোৰত পাঠক সমাজে অধিক গুৰুত্ব দিব এই আশাৰে। এই দিশত আমি আশাতীত ভাৱে সফল হৈছিলো। যেতিয়া কিতাপখন পঢ়া বিদ্বতসকলে প্ৰশংসা বাণীৰে আমাক উৎসাহিত কৰিছিল। তাৰোপৰি যি সকল পাঠকে পূৰ্বৰ সত্ত্বাবলী আৰু আদি চৰিত পঢ়ি বা শুনি গুৰু দুজনৰ প্ৰতি দ্বেষ ভাৱ পোষণ কৰি আহিছিল, সেইসকলৰ অকপট স্বীকাৰোক্তি “ইমান দিনে আমি এই ধৰ্মাচাৰ্য দুজনৰ বিষয়ে এটা ভুল ধাৰণা লৈ আছিলো- এই প্ৰস্তুতভাগে সেই ধাৰণা নিৰাময় কৰিলৈ।”

সেয়েহে আমি আশা কৰিছো গোপালদেৱ সেৱা সমিতি আৰু সদৌ অসম মায়ামৰা সাংস্কৃতিক সমাজে অলোকিকতাক একায়ৰীয়া কৰি গুৰু দুজনৰ পাণ্ডিত্য সাহিত্য প্ৰতিভা আৰু ধৰ্ম দৰ্শনৰ ওপৰত বিজ্ঞান সন্মতভাৱে অধিক তথ্য প্ৰকাশ কৰি সৰ্বজন সমাদৃত কৰি তোলাত সহায়ক হওক।

সামৰণিত গোপালদেৱে দেখুওৱা গুৰু প্ৰশংসনি সকলোৰে বাবে পাথেয় হওক এই আশাৰে তেৰাৰ প্ৰপন্ন শিষ্য বৰ যদুমনিয়ে লিখি হৈ যোৱা এভাগ গুৰু প্ৰশংসনি উল্লেখ কৰা হ'ল-

পৰম দয়ালু দেৱ

গোপালক উপাসিয়া

উদয় গিৰিব যত জন।

সুদৃঢ় বিশ্বাসে কৰি

গোপালক মনে ধৰি

সুখে কৰা শ্ৰণ কীৰ্তন।।

# শক্ষবদেৰ ধৰ্মীয় দৰ্শন

“পৰিত্রাণায় সাধুনাম বিনাশায় স দুষ্কৃতম্  
ধৰ্ম সংস্থাপনার্থায় সন্তোষমি যুগে যুগে ।।” (গীতা)

গীতাৰ এই অমোঘ বাণী সার্থক ৰূপায়ন কৰি যুগে যুগে একোজন প্ৰবাদ প্ৰতীম পুৰুষে ধৰাধামত জন্ম ধাৰণ কৰি সমাজৰ পৰা দুষ্কৃতি বিনাশ কৰি ধৰ্ম সংস্থাপন কৰি আহিছে।

পোন্ধৰ শ শতিকা। অসমৰ ধৰ্মীয় তথা সাহিত্য সংস্কৃতিৰ আকাশখন ধূসৰ। ধৰ্মৰ নামত বৈদিক ধৰ্মকো চেৰ পেলাই তন্ত্ৰ শাস্ত্ৰই প্ৰসাৰতা লাভ কৰিছে। বৈদিক গ্ৰন্থ আৰু বেদান্ত শাস্ত্ৰসমূহ আছে কিন্তু সংস্কৃত ভাষাত থকাৰ বাবে এই শাস্ত্ৰসমূহ সমাজৰ এক উচ্চ শ্ৰেণীৰ মাজতেই সীমাবদ্ধ। তাৰোপৰি উপনিষদ আৰু গীতা আদি বেদান্ত গ্ৰন্থৰ দৰ্শন অতি উচ্চমানৰ, যিথিনি জার্মানী, ফ্ৰান্স আদি পশ্চিমীয়া দেশসমূহৰ আজিও গৱেষণাৰ সমল। গতিকে গ্ৰন্থসমূহে সাধাৰণ লোকৰ মন চুব পৰা নাছিল। এনে এক জটিল পৰিস্থিতিত মহাপুৰুষ শক্ষবদেৰ অসম ভূমিত জন্ম গ্ৰহণ কৰি ধৰ্ম, সমাজ, সাহিত্য, সংস্কৃতি এই আটাইবোৰতে বৈপ্লবিক পৰিবৰ্তনৰ সূচনা কৰিছিল। মহেন্দ্ৰ কন্দলীৰ ছত্ৰশালত বেদ, উপনিষদ, পুৰাণ আদি গ্ৰন্থসমূহ অধ্যয়ন কৰি বিদায় লোৱা পৰত গুৰুৰে উপদেশ দি কৈছিল- “হিন্দু ধৰ্মৰ শাস্ত্ৰৰ ভড়ালটো সাগৰৰ দৰে বিশাল। গতিকে ইয়াৰ পৰা শুন্দি সত্যটো বাচি উলিয়াব পৰাতোহে প্ৰকৃত জ্ঞানীৰ কৰ্ম।” গুৰুজনাৰ এই মন পৰশা উপদেশে শক্ষবৰ মনলৈ এক নতুন চিন্তাৰ জোৱাৰ আনিছিল। সেয়াই শক্ষবী দৰ্শনৰ আৰম্ভণি।

আমি জীয়াই থাকিবৰ বাবে যেনেকৈ খাদ্যৰ আৱশ্যক তেনেকৈ আঢ়াৰ আহাৰ দাশনিক চিন্তা আৰ্থাৎ জ্ঞানৰ সূক্ষ্ম দৃষ্টিবে নিজৰ জীৱন আৰু জগতখনক দেখুওৱাটোৱেই হ'ল দৰ্শন। শক্ষবদেৰ সাধন মার্গৰ মূল দৰ্শনেই হ'ল বেদান্ত দৰ্শন। বৈষ্ণৱ মার্গৰ শাস্ত্ৰসমূহ অধ্যয়নৰ পিছত দুখন শাস্ত্ৰৰ তত্ত্ব দৰ্শনে গুৰুজনৰ ভাবানুভূতিত গভীৰ বেখাপাত কৰিছিল। সেইয়া আছিল শ্ৰীমদ্বাগৰত গীতা আৰু শ্ৰীমদ্বাগৰত মহাপুৰাণ। গীতাত ভগৱান শ্ৰীকৃষ্ণই অৰ্জুনক দিয়া এই বাণী-

সৰ্বধৰ্মাণ পৰিতাজ্য মাম্ একং শৰণ ব্ৰজ।

অহং ত্বাং সৰ্বপাপেভ্যো মোক্ষয়িয়াম মা শুচঃ ।। (গীতা)

যদি সকলো ধৰ্ম পৰিত্যাগ কৰি এক ঈশ্বৰত শৰণ ল'লৈই সকলো পাপ আৰু কু-স্বভাৱৰ পৰা মুক্তি পাব পাৰি তেন্তে ইমান সহজ পঞ্চ নলৈ অজস্ব দেৱ-দেৱীক পূজা আৰ্�চনা কৰাৰ প্ৰয়োজনেইবা ক'ত? এই গভীৰ তত্ত্ব উপলব্ধি কৰি গুৰুজনৰ অন্তৰত উদ্বেক হৈছিল এক শৰণ তত্ত্ব দৰ্শন। একমেৰম অদ্বিতীয়, ঈশ্বৰ এক, যি পদ্ধতিৰেই নহওক কিয় এক ঈশ্বৰকহে ভজনা কৰিব লাগে। গীতাৰ এই দৰ্শন গুৰুজনাৰ নৱবৈষ্ণৱ ধৰ্মৰ এক অবিচ্ছেদ্য অংগ হৈ পৰিল যাৰ বাবে এই ধৰ্ম এক ভাগৱতী ধৰ্মৰ মূল তত্ত্ব হৈ পৰিল। অৱশ্যে উপনিষদ শাস্ত্ৰসমূহেও দ্রব্যময় যজ্ঞতকৈ জ্ঞান যজ্ঞ শ্ৰেষ্ঠ বুলি মতামত দি নিৰ্ণৰ্ণ, নিবাকাৰ, কালাতীত, মায়াতীত এক পৰম ব্ৰহ্মৰ অৱস্থিতি স্বীকাৰ কৰি গৈছে।

ভাগৱত দৰ্শনঃ ভক্তি প্ৰধান বৈষ্ণৱ সম্প্ৰদায় সমূহত দাশনিক তত্ত্বতকৈ ভক্তি তত্ত্বক বেছি গুৰুত্ব দিয়া হয়। ভাৱৰ ক্ষেত্ৰতো উপদেশতকৈ উদাহৰণ বেছি ফলদায়ক, সেইবাবে ভক্তিমার্গী সকলে পৌৰাণিক কাহিনীৰে পৰিপূৰ্ণ পুৰাণ সমূহক অধিক গুৰুত্ব দিছে। গতিকে শক্ষবদেৰেও উপনিষদৰ জ্ঞান মার্গৰ টীকাবোৰক

গুরুত্ব নিদি ভক্তি মার্গৰ ওপৰত প্রতিষ্ঠিত ভাগৱতৰ ওপৰতহে দিলে। যিহেতু ইয়াৰ কাহিনীবোৰ বসাল, কাহিনীৰ মাজে মাজে ভক্তি বস প্ৰৱাহিত হৈছে গতিকে পাঠক সমাজক আকৃষ্ট কৰিবৰ বাবে ভাগৱত উত্তম উপাদেয়। অৱশ্যে ভক্তি শ্ৰেষ্ঠ। অৰ্থাৎ কোনো এজন ব্যক্তি বিভিন্ন শাস্ত্ৰ অধ্যয়ন কৰি পৰম জ্ঞানী হৈ উঠাৰ পিছতো ভক্তি ভাৱ নাহে (যিহেতু জ্ঞান লাভে ভক্তি ভাৱৰ সৃষ্টি কৰে) তেন্তে তেওঁ মহা অহংকাৰী হৈ ঈশ্বৰ বিমুখ হ'ব। এই শাস্ত্ৰভাগৰ ভক্তি দৰ্শনৰ প্ৰতি গুৰুজন ইমান আকৃষ্ট হৈছিল যে, তেৰাই ৰচনা কৰা ত্ৰিশখনমান গ্ৰন্থৰ ভিতৰত হৰিশচন্দ্ৰ উপাখ্যান, ৰামায়ণৰ উত্তৰাকাণ্ড আৰু ৰাম বিজয়ৰ বাবে আটাইথিনি ৰচনাৰ উৎস হ'ল ভাগৱত। গুণমালা ভাগৱত ক্ষুদ্ৰ সংস্কৰণ। মহাপুৰুষজনে অন্যান্য বৈষণৱ শাস্ত্ৰৰ ধৰ্মৰ বিষয়বস্তু আহৰণ কৰিলেও ভাগৱত শাস্ত্ৰৰ ভিত্তিতহে তেওঁ নাম ধৰ্ম প্ৰতিষ্ঠা কৰিছে। (কথা ভাগৱত আগকথা)

সাম্যবাদ আৰু মানৱতাবাদী দৰ্শনঃ ভাৰতীয় বেদান্ত দৰ্শনৰ শ্ৰেণী বিহীন সমাজক পিছলৈ মনুবাদী সকলে বিভিন্ন সম্প্ৰদায়ভুক্ত কৰি হিন্দু সমাজ ব্যৱস্থাৰ প্ৰতি যি প্ৰত্যাহানৰ সৃষ্টি কৰিলে তাৰ কু-ফলবোৰ হৃদয়ঙ্গম কৰি গুৰুজনে তেওঁৰ প্ৰচাৰিত ধৰ্মত সাম্যবাদ আৰু মানৱীয় দৰ্শনৰ ওপৰত প্রতিষ্ঠিত কৰিছে। তেওঁ বিভিন্ন জাতি, জনগোষ্ঠীৰ সঙ্গমস্থলী আসম ভূমিত জাত, পাত, উচ্চ, নীচ বিচাৰ নকৰি ব্ৰাহ্মণ, শূদ্ৰ, কৈৰাত, নগা, যৱন, গাৰো, মিচিং আদি সকলো জনগোষ্ঠীক শৰণ দি মৰ্যাদা প্ৰদান কৰিছিল। তেৰাৰ কীৰ্তন-ঘোষাৰ বৈকুঠ প্ৰয়াণত তাৰেই প্ৰতিফলন ঘটাইছে।

ব্ৰাহ্মণ চণ্গালৰ নিবিচাৰি কুল।

দাতাত চোৰত যেন দৃষ্টি একতুল ॥ (১৮১২)

এই সাম্যবাদী দৰ্শনে অতি সহজে সকলোৰে অন্তৰ জয় কৰিব পাৰিছিল। তাৰোপৰি ধৰ্মৰ জটিল তত্ত্বৰে আঁতৰাই এক অতি সহজ সৰল পস্থাৰে ধৰ্মবাণীবোৰ প্ৰচাৰে সমাজৰ অতি নিঃকিনজনৰো হৃদয় জয় কৰিব পাৰিছিল।

যিটো মহা ম্লেছ জাতি

সিয়ো শুদ্ধ হোৱে আতি

মুখে মাত্ৰ হৰি নাম লয়।

কলিৰ ভয়ত গৈয়া

নামত শৰণ লৈয়া

ৰহিলা সমস্তে ধৰ্মচয় ॥ (ভাগৱত তাৎপৰ্য- ২০২০ কীৰ্তন)

তদুপৰি যি ধৰ্মত মানৱীয় প্ৰমূল্যবোধৰ কোনো মূল্য নাই সেই ধৰ্ম কেতিয়াও মানৱ ধৰ্ম হ'ব নোৱাৰে। তেনে এক অনুভূতিত শক্ষৰদেৱৰ লিখনীত প্ৰকাশ পাইছে-

সকল প্ৰাণীক দেখিবেক আত্মাসম।

উপায় মধ্যত ইটো অতিকে উত্তম ॥ (বৈকুঠ প্ৰয়াণ- ১৮২৬)

আমি সকলো প্ৰাণীকেই যদি নিজৰ আত্মা বুলি ভাবো তেতিয়া আমাৰ মাজৰ পৰা হিংসা, দেষ, হত্যা, লুঠন আদি আসুৰিক প্ৰবৃত্তিবোৰ আপোনা আপুনি নাইকিয়া হৈ যাব। গুৰুজনৰ এই সাহিক দৰ্শনৰ ফলশ্ৰুতিতেই অন্যান্য ধৰ্মাৱলম্বী সকলৰ তুলনাত বৈষণৱ ধৰ্মাৱলম্বী সকল এই কু-প্ৰবৃত্তিবোৰ পৰা বহু পৰিমাণে মুক্ত।

কৃষ্ণ সৰ্বস্বঃ ৩ উত্তৰ ভাৰতত বামানন্দই বৈষণৱ ধৰ্ম প্ৰচাৰ কৰোতে পৰম পুৰুষ ৰামচন্দ্ৰকে বাচি লোৱাৰ পৰিবৰ্তে শক্ষৰদেৱে বামতকৈ কৃষ্ণ চৰ্চাতহে অধিক গুৰুত্ব দিলে। এই দিশত গুৰুজনৰ দৰ্শন হ'ল মৰ্যাদা পুৰুষোত্তম বামৰ কাৰ্যাবলীয়ে সাধাৰণ মানুহৰ মন আকৰ্ষিত কৰিব নোৱাৰিব। তাৰ পৰিবৰ্তে শিশু

অৱস্থাৰ পৰাই অনেক লীলা দেখুৱাই সকলোৰে মন প্রাণ আকৃষ্ট কৰিব পৰা কৃষ্ণক অগ্রাধিকাৰ দি অনেক পুঁথি ৰচনা কৰিছিল। সেয়েহে কীৰ্তনৰ পৰিশিষ্ট বাদ দি ২৭ টা খণ্ডৰ ভিতৰত ১৬ খণ্ডতেই কৃষ্ণলীলা বৰ্ণিত হৈছে। গোপী উদ্ধৰ সংবাদত গুৰুজনে কৃষ্ণ বিৰহত আকুল হোৱা গোপী সকলে উদ্ধৰৰ আগত তেওঁলোকৰ বিৰহ-বেদনা ইমান মৰ্ম স্পৰ্শীকৰণে বৰ্ণনা কৰিছে যে ই সকলোৰে অন্তৰ চুই গৈছে। তাৰোপৰি ৰক্ষিণী হৰণ, পাৰিজাত হৰণ, কেলি গোপাল আদি নাটক সমূহতো কৃষ্ণ লীলাই বৰ্ণিত হৈছে।

থলুৱা ভাষাক অগ্রাধিকাৰ : শক্ষবদেৱৰ প্রথম বচনা হৰিশচন্দ্ৰ উপাখ্যান লিখাৰ সময়তে মনত এটি ভাৱ উদয় হৈছিল হিন্দু ধৰ্মত সকলো শাস্ত্ৰই সংস্কৃত ভাষাতহে প্ৰণীত সেয়েহে তেওঁৰ লিখনীসমূহ সংস্কৃতত লিখিব নে থলুৱা ভাষাত লিখিব। লগে লগে অন্তৰাভাৱ নিৰ্দেশ পালে তেওঁৰ ধৰ্ম বজা, মহাৰজা বা বিদ্বান লোকৰ বাবে নহয় বৰঞ্চ খাটি খোৱা জনতাৰ বাবেহে। সংস্কৃতত পুঁথি লিখিলে এইখিনিও অভিজাত শ্ৰেণীৰ মাজতহে সীমাবদ্ধ থাকিব। সেয়েহে তেওঁ থলুৱা অথচ মাধৱ কন্দলীয়ে লিখাৰ দৰে সাধু ভাষাত লিখিব তেতিয়া এই বচনাবোৰ সৰ্বজনপ্ৰিয় হ'ব। সেইমতে গুৰুজনে নাটক, বৰগীত, কীৰ্তন আদি আটাইকেইখন গ্ৰহ থলুৱা অসমীয়া ভাষাত প্ৰণয়ন কৰিলে। ইয়াৰ পিছত আটাইতকৈ গুৰুত্বপূৰ্ণ কাম ভাগৱতৰ পদ ভাঙণী হাতত ল'লে। গুৰুজনৰ পদাক্ষ অনুসৰণ কৰি অনন্ত কন্দলীকে মুখ্য কৰি ভালেকেইজনে ভাগৱতৰ পদ ভাঙণী কৰিলে। একমাত্ৰ সংস্কৃত জনা উচ্চ শ্ৰেণীৰ মাজত আবদ্ধ হৈ থকা ভক্তিৰ সাগৰ ৰক্ষী ভাগৱত জনতাৰ অতিকৈ শ্ৰদ্ধাৰ গ্ৰন্থৰপে বিবেচিত হ'ল।

শৰণ : আ-কাৰ, ই-কাৰ নথকা এই শব্দটোৱ অৰ্থ বিভিন্ন প্ৰকাৰে কৰিব পাৰি। শৰ মানে ধনুত লগোৱা শৰ আৰু ৰণ মানে যুদ্ধ। ধনুত শৰ নিক্ষেপ কৰি যেনেকৈ শক্ৰক নিঃশেষ কৰিব পৰা যায়, ঠিক একেদৰে শৰণৰ যোগেদি আমাৰ অন্তৰত থকা লোভ, মোহ, কাম, ক্ৰোধ আদি বিপুসমূহ দমন কৰি সত্য, শৌচ, ক্ষমা, দয়া আদিৰে বিভূষিত হৈ এক দুৰ্বলত আশ্রয় লোৱাটোৱেই হ'ল শৰণ। গুৰুজনে শৰণত আত্ম শুন্দিৰ প্ৰয়োজনীয়তাৰ কথা উল্লেখ কৰিছে। তাৰোপৰি-

সেহি এক শৰণ ভজন অনুপাম।

নুশুনাই আন কোনো দেৱতাৰ নাম ॥ (ভক্তি প্ৰদীপ)

অৰ্থাৎ এক দেৱ, এক সেৱ, গুৰুজনৰ ধৰ্মীয় দৰ্শনৰ এক উল্লেখযোগ্য মার্গ। তদুপৰি গুৰুজনে ভক্ত, নাম, গুৰু, দেৱত শৰণ ল'বলৈ দিহা দিছে। এই দিশত অগ্রাধিকাৰ দিয়া হৈছে ভক্তক।

মণিও বিনা ভক্তে নিচিত্বে কিছু আন।

ভক্তৰ পৰে মই নিচিত্বে আন ॥ (কীৰ্তন, বৈকৃষ্ণ প্ৰয়াণ- ১৮৩০)

ভক্তেসে মোৰ হাদি জানিবা নিশ্চয়।

ভক্তজনৰ জানা আমিসে হৃদয় ॥

গুৰুজনে ভক্তৰ ওপৰত অধিক গুৰুত্ব দিয়াৰ কাৰণ হ'ল শাস্ত্ৰসমূহ জড় অৱস্থাত থাকে, ভক্তেহে তাক চৈতন্য কৰিব পাৰে।

শ্ৰৱণ-কীৰ্তন : শক্ষৰী দৰ্শনত ভক্তি ন বিধ। ইয়াৰে শ্ৰৱণ আৰু কীৰ্তনক গুৰুজনে অগ্রাধিকাৰ দিছে। যিহেতু জাগতিক ভাৱনাতকৈ দুৰ্বল ভাৱনা উৎকৃষ্ট। অনবৰততে শুনি থকা কথাবোৰৰ পৰা ভাৱনাবোৰ উৎপন্ন হয়। গতিকে ভক্তৰ সঙ্গত শ্ৰৱণ-কীৰ্তন কৰিলে তাৰ পৰা যি সুখানুভূতি উদয় হয় গুৰুজনে তাক মোক্ষ লাভৰ সুখতকৈও বেছি তৃপ্তিদায়ক বুলি কৈছে।

আগম পুৰাণ যত বেদান্তৰো তাৎপর্য  
 জানি কৰা ভক্তিক সাৰ ।  
 শ্রবণ কীৰ্তন বিনা পূৰ্ণে নাপায় জানা  
 ইটো ঘোৰ সংসাৰৰ পাৰ ॥ (বেদ স্মৃতি)

সাধন মার্গ : পূর্বৰ ঋষি মুনিসকলে কঠোৰ অনুশীলনেৰে যোগ অভ্যাস আৰু সাধন মার্গেৰে কিছুমান অলৌকিক শক্তিৰ অধিকাৰী হৈছিল। কন্দলীৰ টোলত শক্ষবদেৱে তেনে সাধন মার্গৰ শিক্ষাবে কিছুমান অলৌকিক শক্তিৰ অধিকাৰী হৈছিল। পৰিয়ালৰ সকলোৱে আনকি গুৰু কন্দলীয়েও শংকা কৰিছিল যে শক্ষবদেৱে সাধন মার্গ পূৰ্ণাঙ্গ কৰিবলৈ সন্যাসীৰ লগত হিমালয়লৈ যাব নেকি বুলি। কিন্তু শক্ষবে সকলো শংকা দূৰ কৰি ক'লে এনেদৰে সাধন কৰি নিজৰ মোক্ষ বিচৰা কৃচ্ছ সাধনৰ তেওঁৰ কোনো প্রায়োজন নাই। তেওঁ বিচাৰে সমগ্ৰ মানৱৰ বৈষয়িক, কায়িক আৰু আধ্যাত্মিক উদ্গতিৰ কথা। এয়ে তেওঁৰ সাধন। আনকি যোগ বিদ্যাৰ পৰা আহৰণ কৰা শক্তি সামৰ্থ্যখনি যেনে- এটা আঙুলিৰ ওপৰত সমগ্ৰ দেহাটোৰ ভৰ দিয়া, পানীৰ তলত বহু সময় থকা আৰু লঘিমা অৰ্থাৎ আলাসতে বহিব পৰা জ্ঞান তেওঁ কেতিয়াও প্ৰয়োগ নকৰিছিল কাৰণ গুৰুজনে বুজিছিল যে এই অলৌকিক কাৰ্যবোৰ দেখি সৰ্ব সাধাৰণে ইয়াক যাদু মন্ত্ৰ বা ভেঙ্গি বাজী বুলি ভাবিব। গতিকতে তেওঁৰ সাত্ত্বিকতা বক্ষা নহ'ব।

ଶୁଭଜନର ଦାଶନିକ ଚିନ୍ତା-ଚର୍ଚାବୋର ଲିଖି ଶେଯ କରିବ ନୋରାବି । ମୋକ୍ଷ ଲାକ୍ଷର ବାବେ ତେବୈ ଯି ସୁଗମ ପଥର ସନ୍ଧାନ ଦିଲେ ମାଧର ପୁରୁଷେ ଏହି ଧର୍ମ ଦର୍ଶନକ ଏକମାତ୍ର ପରମାର୍ଥ ତତ୍ତ୍ଵ ବୁଲି ନାମଘୋୟାତ କୈଛେ-

শুনা পরমার্থ তত্ত্ব  
ধরিয়োক সজ্জন সকল ।  
হরিব কীর্তন করি  
পাইবা ভক্তি পরম নির্মল ॥

## সহায়ক গ্রন্থপঞ্জী :

- (১) কীর্তন-ঘোষা, নামঘোষা।
- (২) নামঘোষার তত্ত্ব দর্শনঃ বাপচন্দ্র মহস্ত।

# ৰাজদ্রোহী-দেশদ্রোহী

স্বর্গদেউ ঈশ্বৰ আঞ্জানুসারে কোঁৰৰ জন্ম লগ্নৰ নাড়ী নক্ষত্র গণনা কৰি জন্ম চক্ৰ প্ৰস্তুত কৰা হৈছে  
কওক দৈৱজ্ঞদেউ গণনাত কি পালে ? আমাৰ কোঁৰৰ আটাইবোৰ শুভনে ?

স্বর্গদেউ, জাতকৰ জন্ম বাশি পৰিছে কুস্তৰাশি । নক্ষত্র শতভিত্তা, আদ্যাক্ষৰ ‘গ’ । সেয়েহে কোঁৰৰ  
শুভ নাম গোবিন্দ বখা হৈছে । নামটো স্বর্গদেউৰ বা কেনে লাগিছে ।

সুন্দৰ, অতি সুন্দৰ নামকৰণ কৰিছে দেউ ।

জাতকৰ লগ্নত ববি আৰু মঙ্গল একীভূত হৈ শুভ ফল প্ৰদান কৰিছে । এই শুভ ফলৰ বাবে কোঁৰৰ  
অতিশয় বল বীৰ্যবান, নিভীক আৰু সাহসী হ'ব ।

আপোনাৰ মুখত ফুল চন্দন পৰক দেউ । গণনা অতি সুন্দৰ হৈছে । কোঁৰৰ পিতৃৰাপে মই গৌৰৱান্বিত ।  
আৰু কি কি শুভ ফল আছে কৈ যাওক । মই আনন্দিত হৈছো ।

বাৰু থাকক এতিয়া নকওঁ ।

প্ৰহেলিকা নকৰিব দেউ । গণনাত কি পাইছে নিঃসংকোচে প্ৰকাশ কৰক ।

স্বর্গদেউ ঈশ্বৰ, কাটিলেও কাটিব, মাৰিলেও মাৰিব আপোনাৰ আজ্ঞা পালে নিঃসংকোচে গণনাত  
পোৱাখিনি প্ৰকাশ কৰিম ।

মই নিৰ্ভয় দিছো । সঁচা কথাখিনি কওক । গণনাত কিবা অশুভ পালে তাৰ বাবেতো আপুনি জগৱীয়া  
নহয় ।

স্বর্গদেউ ঈশ্বৰ, গোবিন্দৰ ভাতৃ স্থানত দুটা পাপ গ্ৰহ অৱস্থান কৰাৰ বাবে তেওঁ ভাতৃবৈৰী হোৱাৰ  
সন্তাৱনা আছে ।

কি মোৰ পুত্ৰ ভাতৃদ্রোহী হ'ব । হয়নে দেউ ?

অকল সিমানেই নহয়, কোঁৰৰ গুৰু স্থানত এটা গুৰুতৰ বিসঙ্গতি দেখা গৈছে, যি সচৰাচৰ দেখা  
নাযায় । ববি, শনি, মঙ্গল আৰু কেতু এই চাৰিটা গ্ৰহ পাপগ্ৰহ হৈ এক স্থানত মিলিত হোৱাৰ বাবে কোঁৰৰ  
দেশদ্রোহী বা ৰাজদ্রোহী হোৱাৰ পূৰ্ণ সন্তাৱনা আছে ।

সন্দৰ্ভ হৈ গ'ল গোৱৰ বজা ।

চুকাফাদেৱে প্ৰতিষ্ঠা কৰি যোৱা সাত খলপীয়া আহোম সিংহাসনৰ মৰ্যাদা তুংখুঙীয়া ফৈদৰ কোনো  
কোঁৰৰে আজি পৰ্যন্ত হীন-দেঢ়ি হ'বলৈ দিয়া নাই । মোৰ পুত্ৰই বৎশৰ কালিমা সানিব, এইয়া কোনোপধ্যে  
হ'বলৈ দিব নোৱাৰিব ।

বাৰু দেউ, গণনা সঁচাকৈয়ে শুন্দৰ হৈছে নে আকৌ এবাৰ চাওকচোন ।

স্বর্গদেউ ঈশ্বৰ, কোঁৰৰ সকলো শুভফল বুলি ক'ব পৰা হ'লৈ আমি নিজেও সুখী হ'লোহেঁতেন  
আৰু স্বর্গদেৱে সন্তোষিত হৈ অনেক ব'ঁটা বাহন দিলেহেঁতেন, কিন্তু ব'ঁটাৰ সলনি কটা যোৱালৈও ভয় নকৰি  
একাধিকবাৰ গণনা কৰি একে উত্তৰ পোৱাৰ বাবে কথাখিনিহে স্বৰ্গদেউক অৱগত কৰিছো ।

বাৰু হ'ব । বৰবৰুৱাদেউ, জ্যোতিষীক মাননীসহ বিদায় দিয়াৰ ব্যৱস্থা কৰক ।

গোৱৰ বজা বিচলিত হৈ পৰিল । মোৰ ল'ৰা দেশদ্রোহী হ'ব....., মোৰ ল'ৰা ৰাজদ্রোহী হ'ব....., সি  
ভাতৃদ্রোহী হ'ব..... । নাই নহ'ব, এইয়া কেতিয়াও হ'ব নোৱাৰে । বজা মই । ৰাজ সিংহাসনৰ মৰ্যাদাতকৈ

পুত্রন্নেহক প্রাধান্য দিলে পুলিন পোথাও সকলে ক্ষমা নকৰিব, বাজ সিংহাসনত কলংকৰ দাগ পৰিব। বিহপুলি উঘালিবই লাগিব। মই কোঁৱৰক মৃত্যুদণ্ডৰ আদেশ কৰিলো। তেওঁক বধ্য ভূমিলৈ নিয়া যাওক। ডেবেৰা বৰুৱা

অসমৰ ইতিহাসৰ ধূমকেতু। ল'বা-ছোৱালীয়ে বজা ভঙা-পতাৰ খেল খেলাৰ নিচিনাকৈ এইজন মহানায়কে এঘাৰ বছৰ ইচ্ছামতে বজা ভঙা-পতা কৰি দেশত সন্ত্রাসৰ সৃষ্টি কৰিছিল। তেওঁৰ আঙুলিৰ ঠাৰত নাচিবলৈ অনিচ্ছুক ৰাজকোঁৱৰ সকলক পোনে সিপুৰিলৈ পঠিয়াইছিল। গোবৰ ৰজাকো বাজপাটত বহুওৱা হৰ্তকৰ্তা তেঁৰেই।

স্বৰ্গদেউ ঈশ্বৰ, ৰাজপাটত বহাৰ সময়ত বন্দীৰ এটি প্ৰাৰ্থনা মঞ্চুৰ কৰিম বুলি কোৱা কথায়াৰ বিশ্বিতি হোৱা নাই চাগে?

নাই পাহৰা বৰবৰুৱাদেউ। আপোনাৰ অনুগ্ৰহত ৰাজপাট পাইছো। আপোনাৰ কথা কেনেকৈ পাহৰিম।

স্বৰ্গদেউ ঈশ্বৰঙ্গ ৰাজ অনুগ্ৰহত লাভ কৰা মাটি-বাৰী, সা-সম্পত্তিবোৰ ভোগ কৰিবলৈ বন্দীৰ দেখোন কোনো উত্তৰাধিকাৰী নাই। স্বৰ্গদেৱে গোবিন্দ কোঁৱৰক মৃত্যুদণ্ডৰ আজ্ঞা শুনালেই যেতিয়া সেই আজ্ঞা পালন হ'ল বুলিয়েই ধৰক। তাহানি প্ৰভু ৰামচন্দ্ৰয়ো ভাতৃ লক্ষ্মণক বধৰ প্ৰতিজ্ঞা কৰাৰ পিছতো বৰ্জনহে কৰিছিল। সেয়েহে স্বৰ্গদেৱে দণ্ডিত কৰাজনক মই পো বুলি গ্ৰহণ কৰো। সাপো মৰক, লাঠিও নাভাগক। স্বৰ্গদেউৰ আজ্ঞাও লংঘন নহ'ল আৰু কোঁৱৰো জীয়াই থাকিল।

সজ সেয়ে হওক। অনিচ্ছা স্বত্বেও বাধ্যত পৰি গোবৰ বজাই উত্তৰ দিলে।

ডেবেৰাই গোঁফৰ তলত এটি কুটিল হাঁহি মাৰিলে। শকুনিয়ে পাশা খেলত জয়লাভ কৰাৰ পিছত মৰা হাঁহিটোৰ দৰেই। কিন্তু ডেবেৰাই ৰাজকোঁৱৰক পো বুলি লৈ যি সপোন দেখিছিল সেইয়া পূৰণ নহ'ল। এশ গৰু মাৰিলে বাঘৰো মৰণ, প্ৰবচনফঁকি সত্য প্ৰমাণিত কৰি ডেবেৰাই তেওঁতকৈ শক্তিশালী এজন সন্ত্রাসবাদৰ চৰ্দাৰৰ হাতত প্ৰাণ এৰিব লগা হ'ল। ৰাজ সিংহানৰ পৰিত্রতা বক্ষাৰ স্বার্থত নিজ পুত্ৰৰ প্ৰাণ ল'বলৈও কুঠাবোধ নকৰা গোবৰ ৰজায়ো প্ৰাণ বক্ষা কৰিব নোৱাৰিলে। গোবৰ ৰজাৰ জ্যেষ্ঠ পুত্ৰ চাৰিং ৰজা গদাপাণিয়ে গোবিন্দক লগলৈ আনি ৰাজকোঁৱৰ যথোচিত শিক্ষাৰ দিহা কৰিলে। অতি সোনকালেই গোবিন্দই অসি চালনাকে ধৰি সকলো শিক্ষাতে পার্গতি হৈ উঠিল।

এদিন দুয়ো ভাই মৃগয়ালৈ ওলাল। বনৰ মাজতে একে সময়তে দুয়োজনে দুফালৰ পৰা এটা মৃগক শৰবিন্দু কৰিলে।

ককাইদেউ, মোৰ শৰপাটেহে প্ৰথম মৃগটোক শৰবিন্দু কৰিছে। সেই কৃতীত্ব মোৰহে।

নহয় গোবিন্দ, মোৰ শৰো একে সময়তে লাগিছে। গতিকে কৃতীত্ব অকল তোৰেই নহয় মোৰো।

মই কেতিয়াও এই কথা মানি ল'ব নোৱাৰিম। প্ৰয়োজন হ'লে তোমাৰ লগত যুদ্ধ কৰি হ'লৈও মোৰ কথা প্ৰতীয়মান কৰিম। সহোদৰ ভাতৃৰ এনে অদ্বৃত আচৰণত গদাপাণি খণ্ডত অগ্ৰিশৰ্মা হ'ল। খন্তেকৰ ভিতৰতে দুয়োৰে মাজত তুমুল যুদ্ধ আৰম্ভ হ'ল। তেওঁলোকৰ লগত যোৱাসকলে থৰকাছুটি হেৰুৱাই দেওধাইক এই বাতৰি দিলেগৈ।

হেঁ হেঁ হেঁ কি কৰা কি কৰা বুলি কৈ দেওধাই দুয়োৰে মাজত সোমাই পৰিল। তোমালোকৰ ভায়ে ভায়ে যুদ্ধ কৰি তুংখুঙীয়া ফৈদৰ কি ধৰংস মাতি আনিচ্ছা বুলি দুয়োজনক অন্তৰ সম্বৰণ কৰিবলৈ আদেশ কৰিলে। কিন্তু দুই ভাই প্ৰবল আক্ৰেশত এনেকৈ যুদ্ধত অৱতীৰ্ণ হৈ আছিল যে দেওধাইৰ কথালৈ

কাগেই নিদিলে। তেওঁলোকৰ ওচৰত অপদস্ত হৈ লাজে অপমানে দেওধায়ে হাতত থকা অস্ত্র নিজৰ বুকুত বহুরাই ক্ষন্তেকতে পঞ্চত্ প্রাপ্তি হ'ল।

চুকুৰ আগতে গুৰুৰ এনে দশা দেখি দুয়ো ভাই কিং কৰ্ত্ত্ব্য বিমৃঢ় হৈ পৰিল। দুয়োজনৰ হাতৰ অস্ত্র আপোনা-আপুনি সুলকি পৰিল। গদাপাণিয়ে তুৰন্তে ভায়েকক সেই ঠাই এৰিবলৈ আদেশ কৰিলে।

ইতিমধ্যে আহোম সিংহাসনলৈ পুনৰ অমানিশা নামি আহিল। গুৱাহাটীত বৰফুকন লালুকসোলাই গুৱাহাটী এৰি ৰাজধানীলৈ আহি নিজৰ কৰ্ত্ত্ব দেখুৱাৰ বাবে প্ৰয়াস কৰিলে। লাচিত বৰফুকনে মৰণ পণ সংগ্ৰাম কৰি অধিকাৰ সাব্যস্ত কৰা গুৱাহাটীক মোগল সেনাপতিৰ মাতি আনি চমজাই দিলে। চৰ্ত এটাই তেওঁক অসমৰ ৰজা বুলি চালাম দিব লাগিব। গুৱাহাটী এৰি স-সৈন্যে ৰাজধানীত সোমাই কুখ্যাত ডেবেৰা বৰবৰৰা আৰু ৰজা গোৱৰ ৰজাক নিধন কৰি তিপমীয়া ফৈদৰ কটাৰী নলীয়া কোৱৰ এজনক নামমাত্ৰ ৰজা পাতি নিজে উঠি বজা বহি ৰজা হৈ পৰিল।

“মই এতিয়া আহোম ৰাজ্যৰ সৰ্বময় কৰ্ত্তা। মোগল বাদছাহৰ হৈ সেনাপতিয়ে অসমৰ ৰজা বুলি চালাম দিলে যেতিয়া আৰু কিহৰ চিন্তা। গুৱাহাটী তেওঁলোকক এৰি দিলো। ৰাজধানীৰ পৰা ইমান দূৰ ভালুকৰ সাঙ্গী যেনহে হৈছিল। এতিয়া মোৰ জোৱাই চুলিক্ফাক ৰাজ সিংহাসনত বহুরাই মোৰ ইচ্ছামতে সকলো কাম কৰিম। এতিয়া মোৰ প্ৰধান দায়িত্ব সকলো ফৈদৰ আহোম ৰাজ কোৱৰক অঙ্গকুতৰ ব্যৱস্থা কৰা যাতে কোনেও ৰাজ সিংহাসন দাবী কৰিব নোৱাৰে।”

ভৰামতে কাম। লালুকসোলাই ৰাজআজ্ঞা শুনাই আটাইকেইটা ফৈদৰ ৰাজকোৱৰ সকলক ৰাজধানীলৈ মতাই আনি অঙ্গকুত কৰাই নিষ্কন্টক হ'ব বিচাৰিলে। কিন্তু সেই ক্ষেত্ৰত অন্তৰায় হ'ল গোৱৰ ৰজাৰ পুত্ৰ লাঞ্জি গদাপাণি। সকলো কোৱৰক অঙ্গকুত কৰাৰ পিছত আহোম ৰাজ্যলৈ ঘোৰ অমানিশা নামি আহিব এই কথা ভাবি গদাপাণিৰ সতী সাধৰী আৰু দেশপ্ৰাণ পত্নী জয়মতী বিচলিত হ'ল। যিকোনো ত্যাগৰ বিনিময়ত লালুকসোলাৰ কৰলৰ পৰা স্বামীক বচাবই লাগিব।

“বঙ্গহৰ দেউ মই আপোনাক কাবো কৰিছো, আপুনি নগা পৰ্বতলৈকে পলাই যাওক। নহ'লে চুকাফাদেৱে প্ৰতিষ্ঠা কৰা আহোম ৰাজ্য বসাতললৈ যাব।”

“কিন্তু আইচু, মই নাথাকিলে তোমাৰ আৰু লাই লেচাইৰ বিপদ নহ'বনে?”

“লাই লেচাইক নিৰাপদ স্থানত ৰাখিম।”

“কিন্তু তোমাৰ কি হ'ব আইচু?”

“মোৰ বাবে আপুনি চিন্তা কৰিব নালাগে। বঙ্গহৰদেউ আপুনি ৰাজ্যখন বচোৱাৰ চিন্তা কৰক। মই যদি সঁচাকৈয়ে সাধৰী তিৰোতা হওঁ মোৰ বাক্য পুলিন পোথাৰে শুনিবই। আপুনি ৰজা হৈ পুনৰ ৰাজ্যলৈ শান্তি আনিব পাৰিব।”

“এৰা, সেয়ে হওক।” গধুৰ মনেৰে গদাই পত্নী পুত্ৰৰ পৰা বিদায় লৈ অনিশ্চিত যাত্ৰা আৰম্ভ কৰিলে।

ইতিমধ্যে লালুকসোলাৰ চৰিয়াই গদাপাণিক বিচাৰি গোটেই ৰাজ্য চলাথ কৰিও একো উৱাদিহ উলিয়াৰ নোৱাৰিলে। লালুকসোলা বলিয়া কুকুৰ হোৱাদি হ'ল। তেওঁ চাওদাঙ্ক আদেশ কৰিলে জয়মতীক ধৰি আনি যিমান কঠোৰ শান্তি দি হ'লেও স্বামীৰ বাতৰি উলিয়াৰ লাগিব। সেইমতে চাওদাঙ্কে জেৰেঙা পথাৰত গছত বান্ধি জয়মতীক অকথ্য শান্তি দিও গদাৰ কথা উলিয়াৰ নোৱাৰিলে। জয়মতীক শান্তি দিয়া

জানি হিলদল ভাঙি মানুহ আহিল কিন্তু চাওদাঙ্গৰ ভয়ত ওচৰ চাপিব নোৱাৰি চকুলো টুকি লালুকসোলাক  
জহানামে যাবলৈ শাওপাত কৰিলে ।

প্রাণৰ প্রতিমাৰ শাস্তিৰ কথা গম পাই গদাপাণি ঠিৰেৰে থাকিব নোৱাৰি নগাৰ বেশোৰে জয়মতীৰ  
ওচৰত উপস্থিত হ'ল ।

“ঐ মানুহজনী, তই ইমান শাস্তি খাইছ, গিৰিয়েৰ ক'ত আছে কৈ নিদিয় কিয় ?”

জয়মতীয়ে নগাৰ বেশত থকা স্বামীক দেখি দুধাৰি চকুলো টুকিলে । নিজকে সংযত কৰি ক'লে  
“য'ব মানুহ য'ব পৰা আহিছে তালৈ গুচি যাব লাগে ।” গদাপাণিয়ে জয়মতীৰ কথাৰ মমাৰ্থ বুজি চকুলো  
টুকি পুনৰ নগা পৰ্বতলৈ গুচি গ'ল । এনেকৈ অনাই-বনাই ফুৰোতে গদাই লগ পাইছিল ডালিমীক । সহজ  
সৰল এই নগা গাভৰজনীয়ে তেওঁলোকৰ ঘৰলৈ গদাপাণিক নি আশ্রয় দিছিল । অনবৰতে বিষাদিত বদনে  
থকা এই সুঠাম ডেকাজননৰ মনটো ফৰকাল কৰিবলৈ ডালিমীয়ে আপ্রাণ চেষ্টা কৰিছিল । ডালিমীৰ সহচায়ই  
গদাপাণিক কিছু পৰিমাণে আশ্বস্ত কৰিছিল ।

“ঐ কেচাসোন, এই জুৰিটি বাৰু ক'লৈ বৈ গৈছে ?”

“নদীলৈ” । গদাপাণিৰ নিৰুদ্বেগ উত্তৰ ।

“নদীখননো ক'লৈ বৈ গৈছে ।”

“ভৈয়ামৰ বৰ নৈলৈ ।”

“বাৰু কেচাসোন মইয়ো যদি তোৰ বৰ নৈ যেন বহল বুকুৰ মাজত সোমাই বৈয়ামলৈ গুচি যাওঁগৈ  
তেন্তে ভাল লাগিবনে ?”

গদাপাণিয়ে লক্ষ্য কৰিলে ডালিমীৰ তেওঁৰ প্রতি আসক্তি দিনে দিনে বৃদ্ধি পাই আহিছে । এই মৰমে  
তাক বিপদত পেলাব । সেয়েহে সময় থাকোতেই ডালিমীৰ তেওঁৰ পৰিচয়, পত্নীৰ আত্মত্যাগ, দেশৰ  
দুর্দিনৰ বিষয়ে বুজাই ক'ব লাগিব ।

গদাপাণিৰ কথাবোৰ শুনি নিষ্পাপ হৃদয়ত ডালিমীৰ অন্তৰখন হাহাকাৰ কৰি উঠিল ।

“ঐ কেচাসোন, মই তোক আজিৰ পৰা আমানি নিদিও । তই বৈয়ামলৈ গুচি যাগৈ । তোৰ মানুহজনীক  
মৰা সেই বদমাচ মানুহবোৰক শাস্তি দি বৈয়ামৰ বজা হৈগৈ ।

এৰা ডালিমীয়ে ঠিকেই কৈছে । সি ইয়াত আত্ম বক্ষা কৰি পলাই থাকিলে নহ'ব । ৰাজ্যলৈ ঘূৰি গৈ  
কি প্ৰকাৰে ৰাজপাট দখল কৰিব পাৰে তাৰ উপায় চিন্তা কৰিব লাগিব । গধুৰ মনেৰে ডালিমীৰ পৰা বিদায়  
লৈ গদাপাণি ঘূৰি আহিছিল নিজ ৰাজ্যলৈ । ইয়াতো পদে পদে বিপদ । ৰজাৰ চৰিয়াই তেওঁক বিচাৰি  
ফুৰোতে এদিন সিহঁতৰ ওচৰত ধৰা পৰাৰ উপক্ৰম হৈছিল । উপস্থিত বুদ্ধিৰ প্ৰয়োগ কৰি তেওঁ তাত  
উপস্থিত থকা পোহাৰীৰ মাজত সোমাই পৰিছিল । পোহাৰীহাঁতেই তেওঁক বিপদত পৰি আতুৰত সিহঁতৰ  
মাজত সোমাইছে বুলি গম পাই গাৰ কাপোৰেৰে গদাক ঢাকি হৰাহৰে কান্দিবলৈ লাগিল । চৰিয়াহাঁতে  
সিহঁতৰ কোনোৰা মৰিছে বুলি ভাবি তাৰ পৰা আঁতৰি গ'ল । কথাতে কয়-

ৰহাৰ বহেদৈ

তিপামৰ ভাদৈ

শলগুৰিৰ আঘোনী বাই ।

তিনিও ডিঙিত ধৰি

তিনিও কান্দিছে

সম্বন্ধত একোৱেই নাই ।।

এনেকৈয়ে ঘূৰি ফুৰোতে গদাপাণি এদিন দুপৰীয়া এঘৰ ব্ৰাহ্মণৰ পদুলি মুখত থকা বকুলজোপাৰ ছাঁতে জিৰণী লৈছিল। তেনেতে ব্ৰাহ্মণ পত্নীয়ে পুখুৰীৰ পৰা পানী নিবলৈ আহি এজন থুলন্তৰ পুৰুষ দেখা পাই গিৰিহঁতক কোৱাত তৎক্ষণাত ব্ৰাহ্মণে তেওঁক আথে-বেথে মাতি আনি ভালৈকে এসাজ খুৱালে। গদাপাণিয়ে তেওঁক কেনেকৈ চিনি পালে সোধাত ব্ৰাহ্মণে ক'লে- “জ্যোতিষ গণনা যোগে মই আপোনাক চিনি পাইছো।

“তেন্তে দেউ আপোনাৰ জ্যোতিষ চাই কওকচোন মই ৰজা হ'বলৈ পাম নে নাই, আৰু পালে কেতিয়া পাম?”

ব্ৰাহ্মণে জ্যোতিষ খন মেলি কিছু সময়ৰ পিছত চিৰিবি উঠিল- “পাইছো, পাইছো কোঁৰৰ আপুনি ৰজা হ'বই, সেই মহেন্দ্ৰক্ষণ এতিয়াই মিলিছে। এই ক্ষণতে প্ৰভু ৰামচন্দ্ৰই ৰাগণক বধ কৰিছিল। গতিকে এতিয়াই আপুনি ৰাজপাটত উঠিবই লাগিব।”

আচৰিত হৈ গদাপাণিয়ে সুধিলে- “দেউ এই মুহূৰ্তত এই কাৰ্য কেনেকৈ সন্তুষ্ট হ'ব।”

ব্ৰাহ্মণে এখন ডাঙৰ তামুলী পীৰা আনি তাত চেলেং চাদৰ পাৰি কোঁৰৰক বহুৱালে। স্বৰ্গদেউ বুলি সম্মোধন কৰি দুয়ো আঠু ল'লৈ। অতি সোনকালে কোনো আত্মীয়ৰ সহায়ত ৰাজপাট দখল কৰিব বুলি ব্ৰাহ্মণে দৃঢ়তাৰে ক'লে। ৰজা হ'লে তেওঁক দলৈ পাতিব আৰু বহুতো মাটি-ভেটি সম্পদ দিব বুলি কৈ ব্ৰাহ্মণৰ কথাৰ আঁত ধৰিয়েই ভিনীহিয়েক বন্দৰ বৰফুকনৰ আশ্রয় লোৱাত বায়েকে বৰফুকনৰ মন নোপোৱালৈকে ভায়েকক লুকুৱাই ৰাখিলে।

লালুকসোলাৰ অতগালি আৰু ল'ৰাৰজাৰ অসহায়তাৰ কাৰ্যত অতীষ্ঠ হৈ বৰফুকনে এদিন নিজে তেওঁৰ মনৰ ভাৱ ব্যক্ত কৰিলে-

“বুইচা কুৰৰী ৰাজ্যৰ এই দুৰ্দিন সহ্য কৰিব নোৱাৰ হৈছো। আমাৰ গদাক যদি এই সময়ত বিচাৰি পালোহেঁতেন সৰ্বশক্তি প্ৰয়োগ কৰি হ'লৈও তেওঁক ৰাজপাটত বহুৱালোহেঁতেন।”

“আপুনি সঁচাই কৈছেনে? বঙহৰ দেউ”। “মোক বিশ্বাস কৰা আৰু গদাৰ খবৰ যদি আছে দিয়া মই তাক ৰজা পাতিহে ক্ষান্ত হ'ম।”

স্বামীৰ কথাত পয়তিন গৈ তেওঁ গদাপাণিক বৰফুকনৰ ওচৰত হাজিৰ কৰালেহি। বৰফুকনেও সময়ৰ অপব্যয় নকৰি গদাক ৰাজপাটত বহুৱাৰ সকলো প্ৰস্তুতি সম্পূৰ্ণ কৰিলে। লালুকসোলাক আততায়ীৰ হতুৱাই বধ কৰি ল'ৰা ৰজাক বন্দী কৰি গদাপাণিক ৰাজপাটত বহুৱালে। স্বৰ্গদেউ গদাধৰ সিংহ হিন্দু নামেৰে তেওঁ পৰিচিত হ'ল।

ইমান দিনে গোবিন্দই ল'ৰা ৰজাৰ আশ্রয়ত থাকি গদাপাণিৰ শক্রতা কৰি আছিল। পৰিস্থিতি সলনি হোৱা দেখি তেওঁ ল'ৰা ৰজাৰ পক্ষ হৈ এৰি জ্যেষ্ঠ ভাত্ৰ কাষ চাপিল।

ডেকা দেউতাঙ্গ মই খহৰ ভমকত তোমাৰ পৰা আঁতৰি গ'লো। এতিয়া মই ভুল বুজি পাইছো। মোক পুনৰ আদৰি ল'বানে?

গদাধৰ সিংহৰো মন কুমলিল। হাজাৰ হ'লৈও নিজৰ ভাই। কণিষ্ঠই ভুল কৰিলে জ্যেষ্ঠজনে ক্ষমা কৰাটো শাস্ত্ৰৰ বচন।

বাৰু হ'ব। আগলৈ তই পুনৰ এনে অভব্য আচৰণ কৰি মোৰ মনত দুখ নিদিব। দুয়ো ভাই গলাগলি কৰি মিলিত হয়।

ইতিমধ্যে ৰজা ভঙা পতা খেলত জড়িত হোৱা মূল অভিযুক্ত লালুকসোলা মৃত্যুদণ্ডৰে দণ্ডিত হ'ল যদিও এই কাৰ্যত সহায়ক সকলোকে পুলিয়ে-পোখাই উঘলাৰ চিন্তা কৰি ৰাজ আজ্ঞাৰে তেনে বিষয়াসকলক দণ্ডিত কৰাৰ ব্যৱস্থা কৰা হ'ল। অভিযুক্তৰ তালিকাত গদাৰ ৰাজ সিংহাসনত বহুওৱা ভিনীহিয়েক বণ্দৰ বৰফুকনো সাৰি নগ'ল। এই কথাত গোবিন্দ বিদ্ৰোহী হৈ উঠিল।

ককাইদেউঙ্গ ৰজা হ'বলৈ পাই তোমাৰ ক্ষমতাই মূৰত ধৰিছে। কি যুক্তি তুমি উপকাৰীক অজগৱে খোৱা কাম কৰি নিচাদেউৰ দণ্ডাজ্ঞা দিছা?

বুইছ গোবিন্দ। ৰাজ সিংহাসনৰ মৰ্যাদা ৰাখিবলৈ পৰিয়াল, আঞ্চলিয়-স্বজন বিচাৰ কৰিলৈ নহ'ব। নিচাদেউৰ সহায়ত সিংহাসন পাইছো সঁচা, কিন্তু তেৱেঁ ৰজা ভঙা পতাত জড়িত আছিল। কাইলৈ যদি মোকো বেয়া পাই আকো ৰজা ভঙা পতাৰ খেল আৰম্ভ কৰে তেন্তে? তেজৰ সোৱাদ পোৱা নৰ খাদকে পুনৰ তেজ নিবিচৰাকৈ নাথাকে।

গদাধৰ সিংহৰ কথাত গোবিন্দ আশ্বস্ত নহ'ল। ৰজাৰ ওপৰত খং কৰি গোবিন্দ ৰাজ্যৰ পৰা ওলাই গ'ল। ক'লৈ গ'ল কোনেও উৱাদিহ নাপালে।

ইতিমধ্যে বিনাযুদ্ধে মোগলক চমজাই দিয়া গুৱাহাটী পুনৰুদ্ধাৰৰ প্রচেষ্টা চলোৱাত পুনৰ অসমীয়া আৰু মোগলৰ যুদ্ধ আৰম্ভ হ'ল। সন্দিকৈ ফুকনক এই যুদ্ধৰ ঘাই সেনাপতি পতা হ'ল। তেৱেঁ বিশেষ তৎপৰতাৰে আমাৰ সৈনাবোৰক লাচিত শৌর্য-বিক্ৰমৰ কথা সোঁৱৰাই উত্তোলন কৰি তুলিলে। তৰিলে দেশ মৰিলে স্বৰ্গ এই বাণী আওৰাই অসমীয়া সৈন্যই প্ৰৱল পৰাক্ৰমেৰে মোগলৰ বাধা দিলে। এনে বীৰত্বত স্তৱ্ণিত শক্র সৈন্যই থৰকাচুটি হেৰুৱাই পলাবলৈ ধৰিলে।

হেৰৌ এনেকৈ পলালে সমাটে সুদাই নেৰিব। সকলো উভতি আহঙ্গ মই সন্মুখৰ পৰা নেতৃত্ব দিম।

ডাঢ়ি টুপী পৰিহিত সেনাপতি হেন লগা এজন লোকে পলৰীয়া সৈন্যবোৰক পুনৰ যুদ্ধলৈ প্ৰৱোচিত কৰা কাৰ্য দেখি অসমীয়া সৈন্যই তেওঁক চাৰিওফালৰ পৰা বেঢ়ি ধৰিলে।

এইয়া দেখোন নিৰুদ্দেশ হোৱা ৰাজাভাতা গোবিন্দ। নিজ দেশ, নিজ ভাতৃৰ বিৰুদ্ধে মোগলৰ পালি সেনাপতি হৈ যুজিবলৈ অহা গোবিন্দক বন্দী কৰি ৰাজধানীলৈ অনা হ'ল। ৰাজ্যত যুদ্ধ জয়ৰ আনন্দোৎসৱ চলিল। তাৰ মাজতে ৰজাৰ মন হাহাকাৰ কৰি উঠিল।

“মোৰ সহোদৰ ভাতৃয়ে তুংখুঙ্গীয়া ফৈদৰ কোঁৰৰ হৈ স্বদেশ আৰু স্বজাতিৰ বিৰুদ্ধে মোগলৰ লগ হৈ অস্ত্র ধৰিছে। সি যে ক্ষমাৰ অযোগ্য। ভাতৃৰ প্ৰতি অনুকম্পা দেখুৱালে ৰাজধৰ্ম পালন নহ'ব। সেই কাৰণেই জ্যোতিষীয়ে ৰাজদ্রোহী, দেশদ্রোহী হ'ব বুলি দিয়া বিধানৰ বাবে মোৰ পিতৃয়েও তাৰ প্ৰাণদণ্ড বিধান দিছিল। মইয়ো সেয়াই কৰিব লাগিব।

পিছদিনা গোবিন্দক বৰশীত দিয়া হ'ল। চাওদাঙে গোবিন্দৰ প্ৰাণবায়ু ওলাই যোৱা বুলি খবৰ দিয়াত ৰজাৰ দুই চকুৰে দুধাৰি পানী বৈ গ'ল। ৰাজধৰ্ম বক্ষা কৰাৰ লগতে ভাতৃ প্ৰেমৰ নিৰ্দৰ্শন দাঙি ধৰি চৰাইদেউত মৈদাম দিয়াই তেওঁৰ স্মৃতি বক্ষাৰ ব্যৱস্থা কৰা হ'ল। ৰজা ঘৰত জ্যোতিষীৰ প্ৰতি শ্ৰদ্ধা বৃদ্ধি হ'ল।

# ছাত্র-ছাত্রীর নৈতিক, আধ্যাত্মিক উৎকর্ষ সাধনত অভিভাবক আৰু শিক্ষাগুৰুৰ ভূমিকা

“তুমি বিশ্বৰ শৰীৰত পঙ্কু অঙ্গ হ'লে বিশ্বই জানো ভাল পাৰ।” এইয়া আমাৰ বক্তব্য নহয়, ভূপেন হাজৰিকাদেৱৰ চিৰসেউজ গীতৰ এটি কলিহে। আজিৰ ছাত্র কাইলৈ বিশ্ব নাগৰিক। গতিকে বিশ্বৰ এজন সফল যোগ্যতাসম্পন্ন নাগৰিক হোৱাৰ কুচ-কাৰাজসমূহ ছাত্রাবস্থাৰ পৰাই কৰিব লাগিব। পঙ্কু অঙ্গ মানে একমাত্ৰ শাৰীৰিক অক্ষমজনকে বুজোৱা নাই, বৰঞ্চ এজন সফল বিশ্ব নাগৰিক ৰাপে প্ৰতিষ্ঠা লাভ কৰিব নোৱাৰা সকলোৱেই পঙ্কু অঙ্গধাৰী। সেয়েহে উপযুক্ত মানৰ সম্পদ ৰাপে ছাত্র-ছাত্রীসকলক গঢ় দিবলৈ সৰুৰে পৰাই শাৰীৰিক, মানসিক, অধ্যাত্মিক, নৈতিক, বৌদ্ধিক আৰু সামাজিক তথা সাংস্কৃতিক ভাৱে বিকশিত কৰি তুলিব লাগিব। এই গুৰু দায়িত্ব মূৰ পাতি ল'ব লাগিব প্ৰথমে অভিভাবকে আৰু পৰৱৰ্তী সময়ত শিক্ষক-শিক্ষয়িত্রীসকলে।

প্ৰথমে আহো অভিভাবকৰ দায়িত্বলৈ। এজন শিশুৰ প্ৰথম শিক্ষয়িত্রী হৈছে তাৰ মাতৃগৰাকী। এষাৰ চলিত কথা আছে “Mother says about the earth, teacher's says about the sky”। মাটিত ভৰি নিদিয়াকৈ আকাশ চোৱাৰ সপোন দেখিব নোৱাৰি। গতিকে সেই সপোন পূৰ্ণ কৰাৰ প্ৰাথমিক দায়িত্ব মাতৃ গৰাকীয়েই ল'ব লাগিব। মাতৃ গৰাকীয়ে শিশুটিক নৈতিক শিক্ষাৰ পাঠ পঢ়াব লাগিব। যিহেতু এজন ছাত্রই আক্ষৰিক শিক্ষা যিমানেই আহৰণ নকৰক যদিহে তেওঁৰ নৈতিক শিক্ষা নাথাকে, সমাজত সফল নাগৰিকৰূপে কেতিয়াও চিনাকি দিব নোৱাৰিব।

এটি মলিয়ন দেহ আৰু মলিয়ন বস্ত্ৰই শুন্দি চিন্তা আনিব নোৱাৰে। সেয়েহে নৈতিকতাৰ দিশত মাতৃগৰাকীৰ প্ৰথম খোজ হ'ল শিশুটিক স্নান কৰাই পৰিষ্কাৰ বস্ত্ৰ পৰিধান কৰাই বিদ্যালয়লৈ পঠোৱা।

দ্বিতীয়তে শিশুটিক ঈশ্বৰমুখী কৰি তোলাৰ ব্যৱস্থাৰে পুৱা-গধুলি প্ৰার্থনা কৰিবলৈ শিকাব লাগে। প্ৰহ্লাদে পাঁচ বছৰ বয়সতে ঈশ্বৰ চিন্তা কৰিছিল। তেনে উদ্বৃত্তিৰে নিজৰ শিশুটিক আধ্যাত্মমুখী কৰি তুলিব লাগে। সৰুৰে পৰা আধ্যাত্মিক ভাৱ সম্পন্ন হ'লে পৰৱৰ্তী সময়তো সৎস্বভাৱযুক্ত আৰু সংস্কাৰী হ'ব।

তৃতীয়তে শিশুটিৰ সন্মুখত কোনো কাৰণতে পৰচচৰ্চা কৰিব নালাগে। তাৰোপৰি পিতৃ-মাতৃৰ কিবা কাৰণত হাই-কাজিয়া লাগিলোও সন্তানটিয়ে যাতে ঘৃণাক্ষৰেও গম নাপাই সেই বিষয়ে সাৱধান হ'ব লাগে। এইবোৰ দেখি শুনি থাকিলে পিতৃ-মাতৃৰ প্ৰতি শিশুটিৰ শ্ৰদ্ধা ভক্তি ভালেখিনি কমি যাব।

চতুৰ্থতে শিক্ষাগুৰু, দীক্ষাগুৰু, আদিগুৰু, অনাদিগুৰু। এই গুৰুসকলৰ এটি সম্যক ধাৰণা দি তেওঁলোক যে পূজ্য যুক্তি সহ বুজাব লাগে। এই দিশত পিতৃ-মাতৃ যে মহাগুৰু সেইয়াও শ্ৰণৰ পিতৃভক্তি, গণেশৰ মাতৃভক্তি আদি কাহিনীৰ আলমেৰে গুৰুভক্তিৰ জ্ঞান দিলে সহজে ছাত্ৰজনৰ বোধগম্য হ'ব। তদুপৰি জ্যেষ্ঠজনৰ প্ৰতি সন্মান প্ৰদৰ্শন কৰা, দুখীয়া নিচলা আৰু শাৰীৰিক অক্ষম সকলৰ প্ৰতি সহানুভূতিশীল

হ'বলৈ বিভিন্ন কাহিনীৰ আলম লৈ শিক্ষা দিয়া উচিত।

যিমানে সৰু হ'বা, বিনয়ী হ'বা সিমানে মহান হ'বা। গুৰুসকলৰ উদ্ধৃতিবে কথাযাবৰ তাৎপৰ্য বুজাৰ লাগে। সৰ্ব গুণাকৰ হৈও শক্ষৰদেৱে সদায়েই নিজক কৃষ্ণৰ কিন্ধৰ ৰূপেহে পৰিচয় দিছিল। মাধৱদেৱৰ দৰে পশ্চিতেও নিজকে মুৰুখমতি মাধৱ, দাসৰো দাস মাধৱ বুলিহে আত্ম পৰিচয় দিছিল। বদলা পদ্ম আতাইয়ো মাধৱপুৰুষৰ পাশত ধৰ্ম ধৰিবলৈ যাওঁতে মাধৱদেৱৰ পদুলিমুখত থকা তিনিডাল নঙলা এডালো নোখোলাকৈ সৰুৰো সৰু হৈ সৰকি গুৰজনৰ পাশ পাইছিলগৈ। এনে উদ্ধৃতিবে উপদেশবোৰ দিলে শিশুটিৰ কাৰণে অধিক মনোগ্রাহী হ'ব।

এইবোৰ সকলোৱে জনা সৰু সৰু কথা। কিন্তু এই সাধাৰণ কথাখিনিকে শিশুটিৰ ক্ষেত্ৰত সুন্দৰ উপস্থাপনেৰে প্ৰয়োগ কৰিলে ভৱিষ্যত তাৰ বাবে সেয়াই সোণসেৰীয়া হ'বগৈ।

মাত্ৰ সমান্তৰালকৈ পিতৃৰ দায়িত্বও আছে। সন্তাটিয়ে যাতে কোনো ক্ষেত্ৰতে অভাৱ অনুভৱ কৰিব লগা নহয় সেই সম্পৰ্কত পিতৃ সজাগ হ'ব লাগে, কাৰণ অভাৱেই স্বভাৱ নষ্ট গতিকে অভাৱৰ অজুহাতত শিশুটিৰ যাতে নৈতিক চৰিত্ৰৰ স্থলন নহয়, সেইটোৰ ওপৰত চকু দিব লাগে। তাৰোপৰি কিছুমান পিতৃয়ে সন্তানক শাসনৰ নামত বেয়াকৈ মাৰধৰ কৰে। তেনে, কৰিলে সন্তানটি জেদী হৈ যাব পাৰে। সেয়েহে শাসন সদায় মৰমেৰেই কৰিব লাগে।

এতিয়াৰ পৰা ৩০-৪০ বছৰৰ আগলৈকে আমাৰ সমাজত শিক্ষিত আৰু সচেতন লোকৰ সংখ্যা নগণ্য আছিল। প্ৰতিটো পৰিয়ালৰ কমেও ৮-১০ টা ল'বা-ছোৱালী আছিল। সিহঁতবোৰক উপযুক্ত নাগৰিক ৰপে গঢ় দিয়াত অভিভাৱকসকলৰ আৰ্থিক আৰু বিদ্যায়তনিক দুয়োটা দিশৰে অভাৱ আছিল। তাৰ মাজৰে এচামে স্ব-প্ৰতিভাৰে উচ্চ শিক্ষা লাভ কৰি সমাজত প্ৰতিপত্তি বিস্তাৰ কৰিবলৈ সক্ষম হৈছিল। কিন্তু বৰ্তমান যুগৰ আমূল পৰিবৰ্তন ঘটিছে। পিতৃ-মাত্ৰ সকলো শিক্ষিত হৈছে, তেওঁলোকৰ সন্তান দুটা বা এটাতে সীমাবদ্ধ ৰাখি সিহঁতক উপযুক্ত ৰপে গঢ় দিবলৈ যথাসাধ্য প্ৰচেষ্টা অব্যাহত ৰাখিছে। আজিকালি প্ৰায়বোৰ মাতৃয়ে এক প্ৰতিযোগিতাৰ মনোভাৱেৰে নিজৰ সন্তানটি ওচৰ চুবুৰীয়াৰ সকলোতকৈ মেধা হওক তেনে চিন্তাৰে শিশুটিৰ লগত বহুত সময় খৰচ কৰে। তেওঁলোকৰ এই বাসনা পূৰণৰ স্বার্থত নৈতিকতাৰ দিশটো আওকাণ কৰি চলে। তেওঁলোকৰ ধাৰণা পঢ়াটোহে আচল, ঈশ্বৰ চিন্তা কৰিবলৈ আৰু নীতি কথা শিকিবলৈ ডাঙৰ হ'লৈ যথেষ্ট সময় পাব। এনে চিন্তাৰ কি বিষম পৰিণতি হ'ব পাৰে। ইয়াৰ বিপৰীতধৰ্মী এখন চিৰ ডাঙি ধৰা হ'ল। চিৰখন কাঙ্গনিক নহয়, বৰ্তমান আমাৰ সমাজ ব্যৱস্থাত সহজে দেখা পোৱা এখন চিৰ প্ৰতিচ্ছবিহে।

বৰ্তমান অসমৰ বহু ভদ্ৰলোকে নতুন ধনী হৈ গাঁৱৰ মোহ এৰি সন্তানৰ পঢ়াৰ সুবিধাৰ অজুহাত দেখুৱাই নগৰৰ বাসিন্দা হৈছেগৈ। সন্তানকেইটিক সম্পূৰ্ণ নাগৰিয়া কৰাৰ স্বার্থতে গাঁৱৰ বীতি-নীতি, আচাৰ, সংস্কৃতি সকলো পাহৰি যাবলৈ যত্নপৰ হয়। বিশেষ সকামত গাঁৱৰ ঘৰলৈ আহিলেও বিশেষকৈ মাতৃগৰাকীয়ে সন্তানকেইটিক ককা, আইতা, খুড়া, খুড়ী বা গাঁৱৰ সমনীয়াৰ লগত মুকলিমুৰীয়াকৈ মিলামিছা কৰিবলৈ এৰি নিদিয়ে। কাৰণ গাঁৱলীয়া চৰৰ লগত হলি গলি কৰিলে সিহঁতো নষ্ট হ'ব। নাটক, ভাওনা, গীত, নৃত্য,

বিহু এইবোৰ outdated, গতিকে এইবোৰ শিকি গাঁৱলীয়া হোৱাৰ প্ৰয়োজন নাই। ইয়াৰ পৰিবৰ্তে পশ্চিমীয়া সঙ্গীত বা ৰেপ চং আদিৰে টিউচন দিব লাগিব। একমাত্ৰ সন্তানটিক মেধা কৰাৰ স্বার্থতে বিদ্যালয়লৈ যোৱাৰ সময়খনিব বাহিৰ সময় অনৰবতে কিতাপতে মূৰ গুজি থকাৰ বাবে দুই তিনিটা টিউচনো যোগাৰ কৰি দিয়ে। ফলত সন্তানটিয়ে শ্ৰেণীৰ পঠনীয়া কিতাপৰ জ্ঞানৰ বাদে বাহিৰ পৃথিৰীখনৰ লগত সম্পৰ্ক ৰহিত হৈ পৰে। ফলস্বৰূপে শিশুটিয়ে কেইটামান নতুন কথা শিকে।

(১) পিতৃ-মাতৃক শ্ৰদ্ধা কৰাৰ পৰিবৰ্তে অবজ্ঞাহে কৰিব লাগে তাৰ মাক-দেউতাকে দেখুৱাই অহা আদৰ্শই তাকে প্ৰমাণ কৰে।

(২) ককা, আইতা, খুড়া, খুড়ী মাহী, পেহী, ভাই, ভনী এইবোৰৰ লগত সম্পৰ্ক ৰাখি মিছাতে সময় বৰবাদ।

(৩) জাতীয় সংস্কৃতি, নৈতিক, আধ্যাত্মিক শিক্ষা, দয়া, পৰোপকাৰ, মানৱীয় প্ৰমূল্যবোধ এইবোৰ অদৰকাৰী চিন্তা।

এনেধৰণৰ শিক্ষা অভিভাৱকৰ পৰা লাভ কৰি সন্তানটি হৈ পৰিব কুস্থাণু। মাক-দেউতাকৰ আপ্রাণ চেষ্টা আৰু নিজৰ অধ্যৱসায়ৰ ফলত আক্ষৰিক ভাৱে ডিগ্ৰীধাৰী হৈ এটি চৰকাৰী চাকৰি অথবা এজন ডাক্তৰো হ'ব পাৰে। কৰ্মচাৰী হ'লৈও সি হৈ পৰিব টকা ঘটা মেচিন। দায়িত্ববোধ, দেশাত্মবোধ বা কৰ্তব্যবোধ আদিৰ লগত যিহেতু তাৰ সু-পৰিচয় নহ'লৈই গতিকে ইয়াতকৈ কি উন্নত চিন্তা কৰিব পাৰে। নিজকে এজন ডাক্তৰ হিচাবে প্ৰতিষ্ঠা কৰিব পাৰিলৈও মানৱ সেৱাতকৈ টকাকহে আগ্ৰাধিকাৰ দিব। বৰ্তমান আমাৰ সমাজত এনে নৈতিকতাহীন লোভী লোকে চৰকাৰী চাকৰিত নিয়োজিত হৈ আছে যি বাইজৰ উন্নয়নৰ বাবে অহা ধন সমুদায় জেপত সুমুৱাই। অৱশ্যে তাৰ পুৰুষকৰ স্বৰূপে বঙাঘৰৰ আলহী হ'ব লগা হৈছে। তাৰোপৰি নিজ পিতৃ, মাতৃক অৱহেলা কৰা দৃশ্য নিজ চকুৰেই দেখিছে। গতিকে দেউতাকহ'তৰ এই চিন্তাধাৰাক সন্মান জনাই তেওঁৰ ইচ্ছাৰ বিপৰীতে এগৰাকী আধুনিকাক বাচি লৈ জীৱন সঙ্গিনী কৰি তেওঁলোকৰ পৰা আঁতৰি যাব পাৰে। ফলস্বৰূপে বৃদ্ধাৱস্থাত পিতৃ-মাতৃৰ ঠিকনা বৃদ্ধাশ্রম হোৱাটোও কোনো আচৰিত কথা নহ'ব।

সেয়েহে তেনে মানসিকতাৰ অভিভাৱকসকলে এটা উপলব্ধি কৰা উচিত আমি ভাত খাওতে যেনেকৈ তৰকাৰী, ভাজি আদি সুকীয়াকৈ নাখাওঁ তদ্বপ নৈতিক শিক্ষা আৰু আধ্যাত্মিকতাও শ্ৰেণীসমূহৰ পঠনীয় বিষয়ৰ অংশ বিশেষহে মাথোন।

অভিভাৱক লগতে শিক্ষাণুৰু সকলৰো ছাত্ৰ-ছাত্ৰী সকলক মানৱ সম্পদ ৰূপে গঢ়ি তোলাত যথেষ্ট ভূমিকা আছে। অভিভাৱকৰ কাষত গ্ৰহণ কৰা শিক্ষাসমূহক যদি জুইশাল বুলি ধৰা হয় শিক্ষকৰ ওচৰত গ্ৰহণ কৰা শিক্ষাক কমাৰশাল বুলি ধৰিব লাগিব। এইটোও অনন্বীকাৰ্য যে যি শিক্ষা অভিভাৱকসকলে বহু কষ্ট কৰিও শিশুক দিব নোৱাৰে শিক্ষাণুৰুসকলে সহজে দিব পাৰে। কাৰণ শিক্ষকৰ প্ৰতি ভয় আৰু শ্ৰদ্ধা দুয়োটাই আছে। ভয়ত কৰা শ্ৰদ্ধা আৰু আন্তৰিক শ্ৰদ্ধা দুটা বেলেগ বস্ত। শিক্ষাণুৰু সকলে আন্তৰিক শ্ৰদ্ধা লাভ কৰাৰ বাবেহে যত্নপৰ হ'ব লাগে। আমি বিদ্যালয়ৰ অধ্যয়ন কৰা কালছোৱাত শিক্ষাণুৰুসকলে শ্ৰেণীকোঠাত সোমাওতে চক-ডাষ্টাৰ, হাতপুথিৰ লগতে এডাল বেত লৈ যোৱাটো অলিখিত নিয়ম।

বেতৰ কোৰ বিশেষকৈ পৰে আন্তিক কৰ্ম কৰা সকলৰ ক্ষেত্ৰত যেনে লগৰীয়াৰ বস্তু চুৰ কৰা, মিছা কথা কোৱা, জ্যেষ্ঠজন বা শিক্ষকৰ প্রতি অসৌজন্যমূলক ব্যৱহাৰ, প্ৰাৰ্থনা কৰাৰ সময়ত উপস্থিত নাথাকি পলাই থকা ইত্যাদি। তেখেতসকলে বিদ্যালয়ৰ সভা-সমিতিবোৰত কোৱা এষাৰ কথা আজি ও মনত আছে- “পঢ়া নোৱাৰিলেও একো কথা নাই, আজি পৰা নাই কাইলৈ পাৰিবা, কিন্তু নৈতিক চৰিত্ৰ যদি স্থলন হয় সৈইয়া এৰূপাবলৈ বহুত টান হয়।” সেই সময়ত শিক্ষাগুৰুসকলে দিয়া নৈতিক আধ্যাত্মিক উপদেশবোৰ আজিও আমাৰ জীৱনত সোণসেৰীয়া আছে।

এা কথা অনস্বীকাৰ্য যে নৈতিক আৰু আধ্যাত্মিক শিক্ষা দিয়াৰ ক্ষেত্ৰত বিদ্যা ভাৰতীয় নীতি নিয়মৰ মতে পৰিচালিত শক্ষৰদেৱ শিশু নিকেতন অসমৰ অঞ্চলী শিক্ষানুষ্ঠান সমূহৰ তুলনাত যথেষ্ট আগৰণৱৰা। এজন অপৰিচিত লোকে নিকেতনৰ এজন ছাত্ৰৰ পৰিচয় লওঁতেই গম পাই যে তেওঁ শিশু নিকেতনৰ ছাত্ৰ। প্ৰতিষ্ঠানটিৰ গৌৰৱোজ্জৱ ইতিহাসত যাতে চেকা নপৰে তাৰ বাবে নবাগত আচাৰ্য-আচাৰ্য্যা সকলে বিশেষ ধ্যান দিয়াৰ আৱশ্যক। আজিকালি শিক্ষকসকলেও বিদ্যালয়ত চূড়ান্ত শিক্ষাৰ ফলাফল অধিকতকৈও অধিকতৰ উন্নত হোৱাৰ বাবে চেষ্টা অব্যাহত ৰাখে। এইটো ভাল লক্ষণ। কিন্তু সেইখনি বিশেষভাৱে মনোযোগ দিবলৈ যাওঁতে নৈতিকতাৰ দিশটো আওকাণ কৰিলে হিতে বিপৰীতহে হ'ব। গতিকে শিক্ষাগুৰুসকলে এই দিশত সদায় চোকা নজৰ ৰখাটো প্ৰয়োজন।

পৰিশেষত ইয়াক ক'ব পৰা যায় যে এইখন শক্ষৰ মাধৰৰ দেশ য'ত নৈতিক-আধ্যাত্মিক সকলো দিশেই পৰিস্ফুটিত। আচাৰ্য বিনোৱা ভাৱে এই দিশত কৰা এষাৰ মন্তব্য প্ৰণিধানযোগ্য- “মই বিশ্বৰ বহু ধৰ্মৰ সম্পর্কত অধ্যয়ন কৰিছো, কিন্তু শক্ষৰদেৱ ধৰ্মৰ দৰে উদাৰ মানবতাবাদী ধৰ্ম ক'তো বিচাৰি পোৱা নাই।” মহাত্মা গান্ধীয়েও একে সুৰতেই কৈছিল- “মই সঁচাকৈয়ে ভাগ্যবান কাৰণ যি ধৰ্মৰ অৱলম্বনত বামৰাজ্যৰ কল্পনা কৰিছো তাতকৈও সুন্দৰ আৰ্হি আজিৰ পৰা পাঁচশ বছৰৰ আগেয়ে শ্ৰীমন্ত শক্ষৰদেৱে দি গৈছে, মই কেৱল অনুকৰণহে কৰিছো, নতুনত নাই।

উল্লেখিত মনিয়ী দুজনৰ বক্তব্যৰ পৰাই এইটো স্পষ্ট হয় মহাপুৰুষজনাই মানবতাবাদ আৰু আধ্যাত্মিক পোহাৰ মেলি অসমবাসীৰ মনলৈ শুন্দতা আনিছিল।

“সকল প্ৰাণীক দেখিবেক আত্মসম।

উপায় মধ্যত ইটো অতি মুখ্যতম।। (কীৰ্তন)

মানৱ সমাজলৈ কি সুন্দৰ মানৱীয় বাৰ্তা। আমি সঁচাকৈয়ে যদি সকলো প্ৰাণীকে আত্মসম দেখো তেন্তে জীৱহিংসা, দ্বেষ আদি আপোনা আপুনি নাইকিয়া হৈ যাব।

“কুকুৰ শৃগাল গদ্দৰ্ভৰো আত্মাৰাম।

জানিয়া সবাকো পৰি কৰিবা প্ৰণাম।।” (কীৰ্তন)

অৰ্থাৎ আমাৰ দেহত যেনেকৈ আত্মাৰাম বিবাজ কৰিছে তেনেকৈয়ে কুকুৰ শিয়াল গাধ আদি ইতৰ জন্মবোৰৰ প্ৰাণতো বিবাজ কৰিছে। গতিকে সেই জন্মবোৰকো ঈশ্বৰৰ সৃষ্টি ভাৱি যথাযথ ভাৱে মৰম কৰিব

লাগে। এনেবোৰ কথা যদি শিক্ষক শিক্ষায়িত্রীসকলে বা অভিভাবক সকলে ছাত্রজনক শিক্ষা দিয়ে নিশ্চয় তেওঁ বাস্তাইদি গৈ থকা কুকুৰটোক ফর্মুঠি বা শিলঞ্চি নামাৰে। সমস্ত জীৱকূলৰ প্রতিও ছাত্রাবস্থাৰ পৰাই হিংসাৰ দৃষ্টি পৰিহাৰ কৰিব। পুনঃস্বঃ

“কৃষ্ণৰ চৰণ চিন্তিবেক হৃদয়ত।

আচন্ত ঈশ্বৰ হৰি সমস্ত ভূতত।”

ছাত্রসকলক এইটোও আধ্যাত্মিক জ্ঞান দিব লাগে আমি ঈশ্বৰক বিচাৰি মঠ মন্দিৰ, সত্ৰ, নামঘৰ কলৈকো যাব নালাগে। ঈশ্বৰ আমাৰ প্ৰত্যেকৰে হৃদয়ত বিবাজ কৰিছে। মাধৱদেৱেও ঘোষাত কৈছে-

“আন যত সবে মিছা ভক্তিৰ অভাৱে।”

শিক্ষার্থী সকলক ইয়াৰ যোগে এইটোও বুজাব লাগে।

কৰ্মতকৈ জ্ঞান শ্ৰেষ্ঠ, জ্ঞানতকৈ ভক্তি শ্ৰেষ্ঠ। গতিকে ঈশ্বৰৰ প্ৰতিয়েই হওক কিম্বা গুৰুসকলৰ প্ৰতিয়েই হওক ভক্তিৰ যদি অভাৱ হয় তেওঁৰ সকলো জ্ঞানেই নিষ্ফল।

# বদলা পদ্ম আতাৰ গুৰু প্ৰাপ্তি

বৰনাৰায়ণপুৰৰ সক্রান্তীৰ তেজাল ঘূৰক পদ্মৰ ঘূৰা কালছোৱাত সেই অঞ্চলত ডফলাৰ সঘন উপন্দ্ৰৰ চলি আছিল। এবাৰ পদ্মাই ডফলাৰ লগত ঘুঁজ দি ঘূৰি আহোঁতে দেখা পালে মানুহকে ধৰি অসংখ্য জীৱ-জন্মৰ মৃত্যুৰ বিভিষণীকা। এই দৃশ্যাই পদ্মৰ মনত ইমান দারুণ আঘাত দিলে যাৰ ফলত তেওঁৰ অন্তৰত বৈৰাগ্যৰ ভাৰ উদয় হ'ল। এই সংসাৰ ক্ষণ ভঙ্গুৰ; অসাৰ, অলীক। এনে চিন্তাত ব্ৰতী হৈ তেওঁৰ গৃহকাৰ্যত সমূলি মন নিদি ব'ৰাগীসকলৰ সৈতে হৰিনাম গাই ফুৰিবলৈ ধৰিলে। জ্যেষ্ঠভাত্ শক্তবদাসে পদ্মৰ এই কাৰ্যত হতভম্ব হৈ তেওঁক এই কৰ্মৰ নিবৃত্তি ঘটাই সংসাৰ ধৰ্ম পালন কৰিবলৈ অনেক বুজনি দিও মন ঘূৰাব নোৱাৰাত অতীষ্ঠ হৈ ভায়েকৰ প্ৰতি কঠোৰ অনুশাসন ভাৰ পোষণ কৰিলে। উপায়ন্তৰ হৈ পদ্মাই অ'ত ত'ত থাকি শেষত জয়া ভাৰতী নামৰ ব্ৰাহ্মণ এজনৰ তত্ত্বাবধানত হৰি পুখুৰীৰ পাৰতে এটি পজা নিৰ্মাণ কৰি থাকিবলৈ ল'লে। ভাৰতীৰ পৰা মাধৱদেৱ বচিত বত্তারলী পুথিভাগ পাই পৰম আগ্রহেৰে কীৰ্তন কৰি থাকিল। তেওঁৰ ঈশ্বৰ পৰায়ণতা আৰু ভক্তিভাৱ দেখি চাৰিওফালৰ পৰা অনেক লোক আহি দ্ৰব্যবস্থ দিবলৈ ধৰিলে। এদিন জয়া ভাৰতীয়ে বত্তারলী পুথিভাগ লৈ যোৱাত পদ্ম বিমৰিষ হ'ল। তেওঁৰ এই বিষাদৰ কাৰণ বুজি জয়া ভাৰতীৰ ভাত্ হৰি ভাৰতীয়ে বাজসুয় নামৰ পুথিখন দিয়াত ভৱিষ্যতে আকৌ তেঁৰো পুথিভাগ ঘূৰাই নিয়াৰ আশংকা কৰি কাপ মহী যোগাৰ কৰি পুথিভাগ নকল কৰাৰ ব্যৱস্থা কৰিলে।

ইতিমধ্যে মাধৱদেৱৰ আজ্ঞাপৰ কেশৱচৰণ আতাই উজনীলৈ ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ কামত আহি হৰি পুখুৰীৰ পাৰত পদ্মক দেখা কৰিলেহি। পদ্ম আতাই কাপ মহী লৈ পুঁথি লিখিছেহে মাথোন আতাই পিছফালৰ পৰা কি লিখিছা প্ৰশ্ন কৰাত দুয়োজন মুখামুখি হৈ ভাৱ বিনিময় কৰাৰ অন্তত কেশৱচৰণে ক'লে- “কাপ মহী ভাল নহয়, আহিও অশুদ্ধ।”

“তেন্তে শুন্দ আহি ক'ত পোৱা যাব” পদ্মাই কৌতুহলেৰে সোধাত আতাদেৱে ক'লে-“আমি যাৰ আজ্ঞাত উজনীলৈ আহিছো সেইজনৰে সৃষ্ট এই পুথিভাগ।”

ইতিপূৰ্বে পদ্মাতাতাই বত্তারলী পুথিভাগ পোৱাৰ পিছৰ পৰা পুথিভাগৰ বচকজনক অপৰিচিত হ'লেও গুৰু মানি শৰ্দা প্ৰদৰ্শন কৰিছিল। সেয়েহে কেশৱচৰণ আতাই সেই গুৰুজনৰ সৈতে ভেটাভেটি কৰাই দিয়াৰ দায়িত্ব লোৱাত পদ্ম আনন্দত আত্মহাৰা হ'ল। সেই শুভদিনলৈ অধীৰ আগ্রহেৰে অপেক্ষা কৰিলে।

পদ্ম আতাৰ এই আকুল আহানে বেহাৰত থকা গুৰুজনৰ হৃদয় স্পৰ্শ কৰিলে। তাহানি শক্তৰ গুৰুৰে তীৰ্থ ভ্ৰমণ কৰি বদৰিকাশ্রম পাওঁতেই তেৰাৰ সোঁ-বাহু লৰাত অন্তৰাত্মাৰ পৰা সমিধান পালে এইক্ষণত তেৰাৰ এজন পৰম সুহৃদৰ জন্ম হৈছে। সেইদিনাই লেটেকুপুখুৰীত মাধৱদেৱৰ জন্ম। তদৰ্প মাধৱপুৰ্বয়েও উমান পালে অনাতি পলমে এজন পৰম সুহৃদক লগ পাব।

গুৰুক লগ পাবলৈ ব্যাকুল হৈ থকা পদ্ম আতাই কেশৱচৰণলৈ বাট নাচাই কেইজনমান তীর্থ্যাত্ৰীৰ

লগ লাগিল। যেনে তেনে গুৰুৰ পাশলৈ যাবই। যথা সময়ত কেশৰচৰণ আতা উপস্থিত হোৱাত সকলো  
সমস্যা দূৰ হ'ল। তেওঁলোকৰ নৌকা যাত্রা আৰম্ভ হ'ল।

ভেলাস্থানত উপস্থিত হৈ ভাটোকুছি আতাই এজন সু-পুৰুষে ধৰ্ম ধৰিবলৈ আহিছে বুলি গুৰুজনক  
জান দিলে। মাধৰদেৱেও অন্তৰাত্মাৰ যোগেদি সেই জান পাইছিল। পিছদিনা যথা নিয়মেৰে গুৰু ভাৰ ভেটি  
লৈ পদ্ম আতাই গুৰু গৃহৰ তিনিডাল নঙলা এডালো নোখোলাকৈ তাৰ তলেৰে সৰকি আহি সৰৰো সৰু  
হৈ গুৰুমূৰ্তি দৰ্শন কৰি দণ্ডৰতে সেৱা জনালে। গুৰুজনেও বংশ পৰিচয় লোৱাৰ পিছত সুধিলে “আমাক  
কেনেকৈ জানিলা।”

“বাপ সপোনত ত্যু কলেৱৰ দেখা পোৱা হ'ল। ৰাজসুয় আৰু বত্তাবলী পুঁথিৰ মাজেৰে তোমাক  
চিনিলো।”

স্বপ্নত জানো কাৰোবাক চিনা হয়। স্বপ্নত দেখা সকলো দৃশ্য সাৰ পালে পাহৰি যায়। ৰাজসুয়  
পুঁথিখনিৰ পদ আমিয়ে বচনা কৰিছো।

কথাখিনি কৈ গুৰুজনে পদ্ম আতাক গঙ্গাস্নান কৰি আহিবলৈ কোৱাত আতাই তীর্থত তেওঁৰ কাৰ্য  
নাই, গুৰু সেৱাই তেওঁৰ কাৰ্য বুলি জনালে।

“তীর্থত তোমাৰ কাৰ্য নাথাকিলেও তোমাত তীর্থৰ কাৰ্য আছে। তীর্থ স্নানৰ যারতীয় নিৰ্দেশ দি  
গুৰুৰে দুজন লগবীয়া দি আতাক তীর্থলৈ পথালে।

তাহানি ভগীৰথে গঙ্গাক মৰ্ত্যলৈ নমাই আনোতে গঙ্গাদেৱীয়ে প্ৰশ্ন কৰিছিল- সমস্ত পাপী, তাপীয়ে  
গঙ্গাস্নান কৰি শুন্দ হ'ব। তেওঁলোকৰ পাপৰ বোজা কেনেকৈ বহন কৰিব। উত্তৰত ভগীৰথে কৈছিল  
পাপীৰ বাদেও অসংখ্য পুণ্যৱান লোকেও গঙ্গাস্নান কৰিব। পাপীৰ পাপৰ বোজা তেওঁলোকেই নিষ্কাশণ  
কৰিব। তেনে ভাৰতেই মাধৰপুৰুষে আতাক গঙ্গাস্নান কৰিবলৈ পথালে। গঙ্গাস্নান কৰি আতাই গঙ্গাজল,  
গঙ্গামৃতিকা আৰু তেতেলি পদ্মচেনি আনি গুৰুক ভেটিলেহি।

গঙ্গাজলৰ পাত্ৰ চপচপীয়া হৈ থকা দেখি গুৰুৰে সুধিলে-“গঙ্গাজল পোহ দি আনিছা নেকি?”

পোহ কি বস্তু নাজানে বুলি আতাই নিবেদন কৰিলত গুৰুৰে তেওঁৰ মহিমাৰ কথা বুজি পালে। বহুত  
তীর্থ্যাত্মীয়ে গঙ্গাজল আনে, বাটত শুকাই যোৱাৰ বাবে পোহ দি আনে।

সাতদিন ধৰি গুৰুজনে পদ্মক শৰণ, ভজন, পাৰমার্থিক তত্ত্ব একো বাকী নৰখাকৈ সকলো তত্ত্ব  
উপদেশ দি এটা পাত্ৰৰ পৰা আন এটা পাত্ৰলৈ আটাইখিনি জল বাকি দিয়াৰ দৰেই বল, বীৰ্য, শক্তি, ভক্তি  
সকলো আতাত স্থাপন কৰি তেওঁৰ গাৰ বদল হৈ উজনীত ধৰ্ম প্ৰচাৰ কৰিবলৈ আজ্ঞা কৰাত আতাদেৱে মৃদু  
আপত্তি কৰিলে। “আমি তোমাৰ পাশত থাকি চৰণ সেৱা কৰি থকাৰ হে ইচ্ছা, তদুপৰি অসম দেশৰ বিষম  
কথা।”

অসম দেশ তেওঁৰ বাবে বিষম নহৈ সুষম হ'ব বুলি অভয় বাণী শুনালে। বিদায় বেলাত গুৰুৰে  
সোণসেৱীয়া উপদেশ দি ক'লে “কীৰ্তন দশমত শক্তি গুৰুক চিনিবা, যোৱা বত্তাবলীত আমাক দেখিবা।  
মথুৰাদাস, সখা নাৰায়ণ ঠাকুৰ, বৰবিযুও আৰু গোপাল আতাক চিনিলেহে আমাক সম্পূৰ্ণকৈ দেখিবা।”  
এইবুলি গুৰুৰে আলধৰা হৰিবলভৰ হতুৰাই এই চাৰি শাস্ত্ৰৰ উপৰিও শেহতীয়া বচনা নাম মল্লিকাখন আনি

আতাদেরক অর্পণ করিলে। লগতে গুরু প্রদত্ত তাল, মালা, সেরাকৈ থাকিবৰ বাবে অর্পণ করিলে।

বিদায় পৰত আতাদেৱে দণ্ডৰতে প্ৰার্থনা জনালে “বাপ ভক্ত বস্তুক যেন পাম আৰু ভক্তক পাই প্ৰাণাধিককৈ পুহি বাখিব পাৰিম।” গুৰুজন পৰম সন্তোষিত হৈ ক'লে- “উজনীয়া বাপুঘৰ অতকাল কোনেও বাঞ্ছা নকৰা ভক্ত বস্তুক তুমি পাবলৈ প্ৰার্থনা কৰিলা, যেনে বাঞ্ছা তেনে ফল পাবা। তুমি ভক্তক পাৰা আৰু ভক্ততে তোমাক লৈ সুখী হ'ব।”

গুৰুজনে হৰিবলভৰ হতুৱাই বাটত ভোজন কৰিবলৈ কল, সান্দহ আৰু প্ৰসাদ দি দুখোজ আগবঢ়াই দি ভক্তসকলকো কিছুদূৰ আগবঢ়াই থ'বলৈ আজ্ঞা কৰিলে। আতাদেৱে সলোতক নয়নেৰে গুৰুৰে নেদেখা হোৱালৈকে পিছ হুহকি গ'ল।

বেহেৰীয়া বিষ্ণু আতাই পদ্ম আতাদেৱক অকলে পথাই দিয়াৰ বাবে দুখ কৰিলে- পুৰুষজনক চাউল একঠিৰে নাচিলহেঁতেন নে?

মাধৱদেৱে বিষ্ণু আতাক সান্তনা দি ক'লে- “তেওঁ অকলে যোৱা নাই, আমাৰ বাহটোহে আছে সাহটো তেওঁৰ লগতে গ'ল আৰু তেওঁৰ চাউল তিনি বাজ্যৰ লোকে খাব”।

পদ্ম আতা কিছুদিনৰ মূৰত বৰনাৰায়ণপুৰ পাই ২৪ ঠাইত ধৰ্মভেটি স্থাপন কৰি শেষত কমলাবাৰী সত্ৰ প্ৰতিষ্ঠা কৰে। এইজন আতা পুৰুষে ইতিমধ্যে লুপ্ত হ'বলৈ ধৰা গুৰু দুজনাৰ নৃত্য, গীত সমূহৰ উপৰিও কুলুপীয়া ঘোষাসমূহ ভক্ত পথাই বৰপেটা আৰু মধুপুৰ সত্ৰৰ পৰা আহৰণ আনি কমলাবাৰী সত্ৰত প্ৰচাৰ কৰাই। দূৰদৰ্শী মহান পুৰুষজনাৰ ঐকান্তিক প্ৰচেষ্টাৰ ফলশ্ৰুতিতেই আজিও কমলাবাৰী সত্ৰই গুৰু গুজনৰ কৃষ্ণ সংস্কৃতিক সংগীৰবেৱে দেশে-বিদেশে প্ৰচাৰ কৰিবলৈ সক্ষম হৈছে। সেয়েহে এই মহান পুৰুষজন সৰ্বকালৰ বাবে প্ৰাতঃস্মৰণীয় হৈ থাকিব।

# শ্রীশ্রী অনিবৃত্তদের সাহিত্য সংস্কৃতির অবদানসমূহ

অসম ভূমিত নৰবৈষ্ণৱ ধৰ্মৰ প্ৰচাৰৰ কালছোৱাক সাহিত্য-সংস্কৃতিৰ প্ৰসাৰৰ দিশত সোণালী যুগ বুলি বিবেচিত কৰা হয়। মহাপুৰুষ শক্তিদেৱে ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ আনুসঙ্গিক উপাদান কপে যিথিনি সাহিত্য আৰু সংস্কৃতিৰ মেটমৰা ভড়াল বান্ধি হৈ গ'ল সেই অবদানকে অবলম্বন কৰি অসমীয়া জাতিয়ে বিশ্বৰ যিকোনো সংস্কৃতিবান জাতিৰ সৈতে সমানে ফেৰ মাৰিব পৰা হ'ল। গুৰুজনৰ পদাক্ষ অনুকৰণ কৰি মাধৰপুৰুষেও আগবঢ়ালে অনেক সন্তাৰ। মাধৰদেৱে পাতি যোৱা বাবজন আচাৰ্যৰ অন্যতম গোপাল আতাৱো নাটক, গীত আদি প্ৰণয়ন কৰি সোণত সুৱগা চৰালে। তেৰাৰ ১২জন আচাৰ্যৰ এজন বিশেষ গুণী আৰু সু-পণ্ডিত আচাৰ্য ভূঞ্গৰ পো অনিবৃত্তদেৱেও জাতিটোৰ নামত উচৰ্গা কৰিলে অনেক অবদান যি অবদানৰ জৰিয়তে ধৰ্মগুৰজনে গঢ়ি তোলা বৃহত্তৰ মায়ামৰা সমাজ কৃতকৃত্য হ'ল।

ধৰ্মগুৰজনৰ সাহিত্য সংস্কৃতিৰ এটি খতিয়ান সংক্ষেপে দাঙি ধৰিবলৈ প্ৰচেষ্টা চলোৱা হৈছে

১। ভক্তি মঙ্গল ঘোষা : আজিৰ পৰা ৪৭২ বছৰ আগেয়ে অসম আকাশত উদয় হোৱা শ্রীমন্ত শক্তিদেৱ আৰু মাধৰদেৱৰ বিমলজ্যোতি কীৰ্তন আৰু নামঘোষাক একশৰণ ভাগৱতী ধৰ্মৰ সাধন মাৰ্গ শ্ৰবণ, কীৰ্তন, প্ৰসঙ্গত ব্যৱহাৰ কৰা হ'ল। গুৰুজনাৰ বৈকুঞ্চিৰ পিছত চাৰি সংহতিৰ সৃষ্টি আৰু প্ৰতিটো সংহতিৰ ধৰ্মাধিকাৰসকলে অনেক সত্ৰানুষ্ঠান গঢ়ি দিয়াত পাঠ আৰু প্ৰসঙ্গত ব্যৱহৃত হোৱা কীৰ্তন আৰু নামঘোষা দুষ্প্ৰাপ্য হৈ পৰিল। যিহেতু সেই সময়ত ছপাশালৰ ব্যৱস্থা নাছিল গতিকে সাঁচিপতীয়া পুথিয়ে প্ৰয়োজনীয় অভাৱ পূৰণ কৰিবলৈ সমৰ্থ নহ'ল। এই অভাৱ পূৰণ কৰিবলৈ ভৱানীপুৰীয়া গোপাল আতাৰ প্ৰপন্ন শিষ্য অনিবৃত্তদেৱে ৮০৫ জনা ঘোষাৰে সৈতে নামঘোষাৰ পৰিপূৰক কপে ভক্তি মঙ্গল ঘোষা বচনা কৰিলে। নামঘোষাত উপলক্ষ নামছন্দ, ঘোষাছন্দ, বস্তু প্ৰকাশ, যুগধৰ্ম নিৰ্গ্ৰহ, নাম অন্ধয় এইকেইটা শিতানত থকা মুঠ ১৯৫ ভাগ ঘোষা বাদ দি ১০০০-১৯৫ = ৮০৫ ভাগ ঘোষাৰে ভক্তিমঙ্গল ঘোষাভাগ বচিত হৈছে। কৰিজনাই মাধৰদেৱ দৰেই ভাগৱতৰ উপৰিও পদ্ম পুৰাণ, নৃসিংহ পুৰাণ, নাৰদীয় পুৰাণ, গৰুড় পুৰাণ, চাণক্য নীতি আৰু পাণ্ডু গীতা আদি ভালেকেইখন পুথিৰ শ্ৰোক প্ৰাঞ্জল অসমীয়ালৈ অনুবাদ কৰি সুশ্ৰাব্য পদ বচনা কৰি মায়ামৰা সকলৰ লগতে সমূহ অসমীয়া সমাজলৈ ভক্তিৰ পথ মুকলি কৰি হৈ গৈছে। ঘোষাভাগৰ কেইটিমান দিশ হ'ল-

মায়াতৰণৰ উপায় : নাৰদৰ উপদেশমতে একমাত্ৰ কৃষণ নাম গুণ শ্ৰবণ, কীৰ্তনৰ ব্যৱস্থা থকা ভাগৱত পুথি বচনা কৰিবলৈ গৈ ব্যাসদেৱে ধ্যান কৰি তেওঁৰ হৃদয়ৰ মধ্যত ভগৱানৰ বাওঁকায়ে মায়া মাত্ আৰু সৌঁকায়ে ভক্তি মাত্ৰক দৰ্শন কৰিলে। বিষ্ণুজায়া এই দুই মাত্ সংসাৰ চক্ৰত প্ৰয়োজন। মায়া নহ'লে সৃষ্টি বৃদ্ধি নহয় আকৌ ভক্তি নহ'লে মোক্ষ নহয়। ব্যাসদেৱে ধ্যানত দেখিলে-মায়ামাত্ বান্ধন ভক্তি মাত্ মেলাৰন্ত।

দুইহানো মধ্যস্থ ভাৱে আছে ভগৱন্ত ।।

বন্ধৰ মোক্ষৰ হেতু দেখি ব্যাস ঋষি ।

ভাগৱত শাস্ত্ৰ পাছে কৰিলা হৰিষি ।।

অনিবৃত্তদেৱে ভক্তিমঙ্গল ঘোষাত মায়াক মৰ্দন কৰি ভক্তি পথৰ সন্ধান এনেদেৱে দিছে-

ঈশ্বৰ বিমুখ হৈয়া জীৱ

মায়া শয্যা মাজে নিদ্রা গৈয়া

স্বৰূপ পাসৰি বুদ্ধি ভৈলা অচেতন ।

যাৰ চৰণৰ কৃপায়েশে

চেতন কৰাৰ তত্কাল

হেন ঈশ্বৰৰ চৰণে লৈলো শৰণ ॥

হৰিনাম মহিমা ৎ ভাগৱতৰ ষষ্ঠ স্কন্ধৰ পৰা মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱে অজামিল উপ্যাখ্যান নামৰ কাহিনী সৃষ্টি  
কৰি মহাপাপী অজামিলে একমাত্ৰ পুত্ৰ নাবায়ণৰ নাম লৈয়ে যমদূতৰ পৰা নিষ্ঠাৰ পোৱা বৰ্ণনাৰে হৰিনামৰ  
মাহাত্ম্য প্ৰকাশ কৰিছে। অনিৰুদ্ধদেৱে লিখিছে-

সমস্ত ধৰ্মক পৰিহৰি

প্ৰিয়া পতিৰুতা তাকো এৰি

বেশ্যাপতি হৈয়া নিন্দিত কৰ্ম কৰিলা।

নৰকত পৰে হেন বেলা

নাবায়ণ বুলি উচ্চাবিলা

সমস্ত পাপৰ তেখনে মুকুত ভৈলা ॥

গতিকে শৰ্দ্ধাৰে হৰিনাম স্মৰণ কৰিলে সমস্ত পাপৰ পৰা মুক্ত হ'ব পাৰি বুলি ভক্তিমঙ্গলত পঞ্চম  
অধ্যায়ৰ ঘোষাৰ মাজেদি কৰিয়ে উপদেশ দিছে।

গুৰু নিৰ্ণয় ৎ এক কৃষ্ণদেৱত শৰণ লোৱাৰ পিছত গুৰু কোন আৰু গুৰুৰে কেনে কাৰ্য সাধন কৰিব পাৰে  
তাৰ এটি ব্যাখ্যা অনিৰুদ্ধদেৱে চতুৰ্থ অধ্যায়ত বৰ্ণনা কৰিছে।

অনাদি অবিদ্যা জ্ঞানক হৈলা হৰি হৰি হৰি এ

সংসাৰত পৰি আতুৰ ভৈলো অপাৰ।

যাৰ চৰণৰ অনুগ্ৰহ পায়া হৰি হৰি হৰি এ

জ্ঞানকো লভিলো তেন্তে গুৰু মোৰ সাৰ ॥।

অনাদি অবিদ্যাৰ পৰা মুক্ত কৰি ঈশ্বৰ চিন্তা কৰিবলৈ যিজনে পথ প্ৰদৰ্শন কৰিলে সেইজনেই আমাৰ  
জ্ঞানদাতা গুৰু।

এইদৰে অনিৰুদ্ধদেৱে ভক্তি মঙ্গল ঘোষাৰ ৫০ টা অধ্যায়ত জীৱদেহৰ তৰণৰ উপায় প্ৰদান কৰি  
গৈছে।

সামৰণিত কৰিজনাই ঈশ্বৰ কৃষ্ণক গৃহস্থৰূপে আৰু নিজকে কৃত্যৰূপে প্ৰক্ষেপ কৰি বৰ্ণনা কৰিছে।  
ভৃত্যাই গৃহস্থক সেৱা শুণ্যা কৰাৰ দৰেই তেওঁৰো কৃষ্ণৰ গুণানুকীৰ্তন কৰি সন্তোষ লভিছে। দোষ ক্ৰটীৰ  
বাবে ক্ষমা বিচাৰি মহস্তৰ ক্ষমাহে ভূষণ এই কথা প্ৰকাশ কৰিছে।

ভাগৱত কাহিনী ৎ মহাপুৰুষ শক্ষৰদেৱে প্ৰথমে ভাগৱত শাস্ত্ৰভাগ সাধু অসমীয়া ভাষালৈ ভাঙণি কৰা  
পদাক্ষ অনুকৰণ কৰি ভালেকেইজন পণ্ডিতে ভাগৱত অনুবাদ কাৰ্য সম্পাদিত কৰে। অনিৰুদ্ধদেৱে পঞ্চম  
স্কন্ধ ভাগৱত আৰু চতুৰ্থ স্কন্ধৰ ২৫-৩১ লৈ এই অধ্যায়কেইটা ভাঙণি কৰি পুৰুষ্ণ উপাখ্যানৰ তাৱিক দিশ  
বৰ্ণনা কৰিছে।

নিজশাস্ত্ৰ ৎ শ্রীমন্ত শক্ষৰদেৱে মাধৱদেৱক নামঘোষা লিখিবলৈ ঘোষাৰ সমুদায় আৰ্হি ভাগ বুজাই দিয়াৰ  
দৰেই গোপালদেৱেও প্ৰিয় শিষ্যজনক নিজশাস্ত্ৰ মত বিভাগীয়া ভাগে ভাগে।

সমস্তক কহিলস্ত প্ৰেম অনুৰাগে ॥।

গোপালদেৱৰ উপদেশ মতেই অনিৰুদ্ধদেৱে জীৱনৰ বিয়লি বেলাত নাহৰআটী সত্ৰত থকা অৱস্থাতে  
শাস্ত্ৰ প্ৰণয়নৰ প্ৰচলিত ধাৰা (পদচন্দ)ৰ বিপৰীতে গদ্যত এই পুথিভাগ বচনা কৰে। ২০২১ বৰ্ষত আমি  
নিজে প্ৰণয়ন কৰা শ্ৰীশ্ৰী গোপালদেৱ আৰু শ্ৰীশ্ৰী অনিৰুদ্ধদেৱৰ ধৰ্ম দৰ্শন পুথিভাগ লিখোতে এই শাস্ত্ৰভাগৰ  
সম্পর্কত যথেষ্ট কষ্টৰে ড° নোমল গঁগৈ, ড° বীৰেন্দ্ৰনাথ গোঁহাই আৰু ড° ডৰ্মৰঞ্চৰ নাথৰ লিখনি বিচাৰি

উলিয়াই পুথিখনৰ বহিভাগৰ কিছু তথ্য প্রকাশ কৰিছিলো ।

ভূৰ্বকাত হাতী ভৰোৱাৰ দৰে গদ্য আৰু সংস্কৃত শ্লোকেৰে পৰিপূৰ্ণ এই শাস্ত্ৰভাগ পাৰমার্থিক তত্ত্বে পৰিপূৰ্ণ । শাস্ত্ৰভাগ বছৰত এবাৰহে মেলা হয় । এই শাস্ত্ৰভাগ কেৱল বাতি পাঠ কৰা হয় আৰু শৰণ ভজন লোৱা ভক্তসকলেহে ইয়াত ভাগ ল'ব পাৰে । ভক্তীয়া লোকসকলৰ বাদে অন্যলোকৰ প্ৰৱেশেই নহয় মনে মনে শুনিলে কাণ কলা হয় আৰু অভকতে পঢ়িলে বোৰা হয় বুলি প্ৰচলিত বিশ্বাস আছে ।

য'তেই গোপনীয়তা থাকে তাতেই মানুহৰ কৌতুহল বেছি হয় আৰু তাকে লৈ অনেক মুখৰোচক কাহিনী সৃষ্টি হয় । কোনো কোনোৰ মতে আনকি দুই এখন চৰিত পুথিৰ মতেও গোপালদেৱে এখন তাৰক্ষৰী পুথি অনিৰুদ্ধদেৱক দিছিল সেইখনেই বাতি পঢ়া পুথি । আদি চৰিত নামৰ জাল পুথিখনৰ মতে অনিৰুদ্ধই তাৰক্ষৰী পুথি চুৰ কৰি আনিছিল । সেয়েহে মাজৰাতি গোপনে পুথিভাগ পঢ়া হয় ।

এনেধৰণৰ বিভাস্তীমূলক কথা জন সমাজৰ পৰা দূৰ কৰিবলৈও আমাৰ পুথিভাগত প্ৰয়াস কৰিছো । এইটো কথা অনন্মীকাৰ্য যে অনিৰুদ্ধদেৱৰ দৰে এজন শুন্দ সন্দৰ্ভৰ বৈষণৱৰ কাপৰ পৰা কোনো কাৰণতে বৈষণৱ দৰ্শনৰ পৰিপন্থী কোনো কথা প্ৰকাশ নহয় । তাহানি মাধৱদেৱৰ নামত কোনো ধূৰন্ধৰে আদি চৰিত লিখোতে বহুত অবিবেচক লোকে সেইয়া সঁচা বুলি ধৰি লৈছিল । তেনে শ্ৰেণীৰ লোকেই নিজ শাস্ত্ৰৰ ওপৰত এনে লঘু মন্তব্য দিব পাৰে । গতিকে সামান্য বিচাৰবোধ থকা লোকে সহজেই বুজি পাব যে মাধৱদেৱ বা অনিৰুদ্ধদেৱৰ দৰে সন্তোষ সমাজক বিপথে পৰিচালিত কৰিব পৰা কোনো কথাই নিলিখে । গতিকে গোপনীয়তাৰ কাৰণ যিয়েই নহওক কিয় “নিজশাস্ত্ৰ” পুথিভাগ সম্পূৰ্ণ পাৰমার্থিক তত্ত্বে পৰিপূৰ্ণ এভাগ পুথি এইয়া সত্য ।

গীতশাস্ত্ৰঃ : শ্ৰীশ্রী অনিৰুদ্ধদেৱে অন্যান্য বচনাৰ লগতে ছয়টি টোটয় ভট্টমাৰ সৈতে নকুৰি ২ ভাগ গীত বচনা কৰে । চৰিত পুথিত উল্লেখ থকা মতে-

ভাগৰত আদি শাস্ত্ৰ সমস্তৰে সাৰ ।  
আনি গীত শাস্ত্ৰ এক কৰিলা প্ৰচাৰ ।।  
নৱকুৰি দুইজনা গীতে কৈলা সীমা ।  
তাত ছয় গোটা আছে টোটয় ভট্টমা ।।

ডং মহেশ্বৰ নেওগৰ মতে এই গীতসমূহত কৰিব আৰু ভক্তিভাৱৰ সংমিশ্ৰণ ঘটিছে । গীতসমূহত আধ্যাত্মিকভাৱে বেদান্তৰ মৰ্মকথা, ঐকান্তিক ভক্তি, পাৰমার্থিক তত্ত্ব আৰু কৃষণৰ বাল্যলীলা প্ৰকাশ পাইছে । কৃপাহাৰী কৃষণৰ ৰূপ বৰ্ণনা, হৰিনামৰ মাহাত্ম্য, আত্মনিন্দা, এককৰ্ত্তা আদি বিষয়সমূহৰ সমাহাৰ ঘটিছে । শক্তিৰ মাধৱৰ বৰগীত সমূহৰ দৰেই এফালে কৃষণৰ পৰম পূৰ্বৰত্ন আৰু আনফালে মানৱী লীলা প্ৰকাশ পাইছে । তেৰাৰ প্ৰথম গীতটি হ'ল-

গোপাল সোনাৰ প্ৰভু দেহ দৰিশন ।  
মহস্তক নেদেখিলে নৱহে জীৱন ।।

গুৰু দৰ্শন কৰিবলৈ গৈ গোপালদেৱৰ গৃহতে এই গীতটি পৰিবশেন কৰিছিল ।

# বিধৱা বনাম কল্যাণী

বিধৱাঙ্গ এই তিনিটা বর্ণৰ শব্দটিৰ গৰাকীসকলক আমাৰ সমাজৰ এক শ্ৰেণীৰ লোকে পুতৌৰ দৃষ্টিবে চোৱাৰ বিপৰীতে এচামে আকৌ তুচ্ছ-তাছিল্য কৰে। আদৰ, সম্মান, মৰম, চেনেহ আদি বিশেষণবোৰ এই সকলৰ ক্ষেত্ৰত যেন বজনীয়হৈ। তেনে মানসিকতাৰ লোকসকলেই হয়তো ভাৱে বিধৱাসকল এই মূলকৰ নহয় বৰঞ্চ বেলেগ প্ৰহৰ পৰা অহাহে। তেওঁলোকে পাহৰি যায় এইসকল যে আমাৰেই মাতৃ, বৌ, ভনী, মাহী, পেহী আদি নাৰীসকল।

এগৰাকী বিবাহিতা নাৰীৰ বাবে স্বামীয়েই অমূল্য ধন যাক কাৰো সৈতে তুলনা কৰিব নোৱাৰি�। শিৰত সেন্দুৰ লৈ নতুন ঘৰত প্ৰৱেশ কৰা নাৰী গৰাকীয়ে তেওঁকেই জীৱনৰ সৰ্বোচ্চ বুলি অভিহিত কৰি আদৰ-যতন কৰে। তাৰ মাজতে কিছু ব্যতিক্ৰিমী স্বামীও থাকে। নিচাসন্ত, নষ্ট চৰিত্ৰৰ পুৰুষসকলৰ হাতত পত্নীয়ে শাৰীৰিক, মানসিক আদি নানা নিৰ্যাতন ভোগ কৰিব লগা হয়। আনকি পূৰ্বৰ পৰা ৰোগত আক্ৰান্ত যুৱককো বেমাৰ লুকুৱাই মাক-দেউতাকে বিয়া পাতি আনে উদ্দেশ পাৰিলে তাৰ বংশধৰ এটা হওক। এই সকলোবোৰ জনাৰ পিছতো নাৰী গৰাকীয়ে একমাত্ৰ শিৰৰ সেন্দুৰকণ বক্ষাৰ স্বার্থত স্বামীৰ সকলো নিৰ্যাতন সহ্য কৰাৰ লগতে ৰোগীজনকো পার্যমানে সেৱা শুশ্ৰূ আগবঢ়ায়। কিন্তু তাৰ মাজতো যদি স্বামীৰ মৃত্যু হয় তেতিয়া সেই গৰাকী নাৰী হৈ পৰে কুলক্ষণী, শাখিনী। বিভিন্ন বিশেষণেৰে তিৰঙ্গুত কৰা নাৰীগৰাকীৰ ইচ্ছা, অনিচ্ছা, আশা, আকাঙ্ক্ষা আদিক ভবিষে মোহৰি সমাজ ব্যৱস্থাৰ দোহাই দি খোৱা-বোৱা, পিন্ধা-উৰা আৰু চলন-ফুৰণত বাধা আৰোপ কৰি তেওঁ যে অন্য নাৰীতকৈ বেলেগ সেইটো বুজাৰলৈ দিয়া হয়। এনেকুৱা অলেখ উদাহৰণ আছে যদিও শেহতীয়াকৈ গত ৯ জুনৰ ড° স্বাতী কিৰণ নামৰ অধ্যাপক গৰাকীয়ে নিয়মীয়া বাৰ্তাত উল্লেখ কৰা এটা কাহিনী প্ৰকাশ কৰিলো।

তামুলপুৰৰ এজন যুৱক বিবাহৰ পিছত কৰ্মসূত্ৰে বাঙালোৰলৈ যায় আৰু তাতেই অসুস্থ হৈ মৃত্যু বৰণ কৰে। ক'ভিদ মহামাৰী চলি থকা বাবে মৃতদেহ তাতেই সংস্কাৰ কৰিব লগা হ'ল। জীৱনৰ আটাইতকৈ কৰণ দুঃসন্ধাদটো পাই মহিলা গৰাকী অচেতন হৈ পৰিল। তেনে অৱস্থাতে আধুনিক সাজ-পোছাক পিন্ধা এদল পুৰুষ মহিলাই অচেতন অৱস্থাতে বঙ্গীন সাজযোৰ খুলি বগা সাজ পিন্ধোৱাৰ উপৰিও কাণৰ, ডিঙিৰ অলংকাৰ খহাই পেলালে। ইমানতে ক্ষান্ত নহৈ টানি আজুৰি খুলিব নোৱাৰা সোণৰ খাৰ দাবে কাটি উলিয়াই আনিলে। ন-মহীয়া গৰ্ভাৰতী তিৰোতা গৰাকীক সেই সময়ত পৰিচার্য কৰি সুস্থ কৰি তোলাৰ বিপৰীতে এনেদৰে বস্ত্রালংকাৰ খুলি পৈশাচিক তৃপ্তি লাভ কৰা সকলৰ কাণ্ড দেখি শুনি অনুভৱ হয় সঁচাকৈয়ে আমি সভ্য দেশৰ নাগৰিকনে?

শুনিবলৈ আচহ্রা হ'লেও এটা কথা সত্য নাৰীয়েই নাৰীৰ শক্র। অন্য বিষয়ৰ কথা নকওঁ, বিধৱা নাৰীসকলক দুৰ্ভোগ ভোগোৱাত আটাইতকৈ বেছি অৰিহণা যোগাই সেইসকল নাৰীয়েই যিসকলে সেই নাৰী গৰাকী বিধৱা হোৱাৰ আগলৈক এক মধুৰ সম্পর্ক বাখিছিল। তেওঁলোকেই প্ৰতিবেশী গৰাকীক স্বামী তুকুৱাৰ দুই-তিনিদিন নৌ-যাওঁতেই বিধৱাৰ নীতি-নিয়মবোৰ কঠোৰভাৱে পালন কৰিবলৈ বাবে বাবে সকিয়াইছিল। এনেদৰে অসহায় হৈ পৰা নাৰী গৰাকীক মনোকষ্ট দি আসুৰিক তৃপ্তি লাভ নাৰীসকলে এটা

কথা চাগে পাহৰি যায় যে বিধৱা হোৱাৰ কোনো নিৰ্দিষ্ট চন তাৰিখ বা বয়সৰ সীমা নাই। তেনে পৰামৰ্শ দিয়া গৰাকী নিজেই দুদিন পিছতে বিধৱা সাজ পিন্ধিৰ লগা হোৱাটো একো আচৰিত হ'ব লগা নাই। আমি দেখি থকাতেই এগৰাকী ৮০-৮৫ বছৰীয়া আইতাৰ কপালত সেন্দুৰৰ ফোট জিলিকি আছে অথচ তেওঁ কোচত লৈ ডাঙৰ কৰা ভনী, ভতিজা, ভাগিনী আদিয়ে অকাল বৈধৱ্য ভোগ কৰিছে।

আমি এই দুৰ্ভগীয়া বিধৱা সকলৰ ওপৰত চলি থকা সামাজিক বৈষম্যবোৰ দূৰ কৰাৰ মানসেৰে বাতৰি কাকত, আলোচনীৰ যোগেদি লিখনী প্ৰকাশ কৰাৰ লগতে সভা-সমিতিত বক্তব্য আগবঢ়াইছিলো। আমাৰ এই প্ৰচেষ্টাৰ শলাগ লৈ অসমৰ বিভিন্ন ঠাইৰ বহু বিধৱা নাৰীয়ে তেওঁলোকে ভোগ কৰা মানসিক যন্ত্ৰণাবোৰ এটি আভায়ো দাঙি ধৰিছিল। লগতে এইবোৰ জনমানসত ডাঙি ধৰিবলৈ চেষ্টা কৰাৰ বাবে আমাক ধন্যবাদ দিছিল। সেই সকলৰ বক্তব্যৰ পৰা বুজি উঠিছিলো একেখন সমাজত বাস কৰাৰ পিছতো তেওঁলোক কিমান অকলশৰীয়া। আমাৰ এই প্ৰচেষ্টাৰ সহযোগী হৈছিল মৰিগাঁও, গুৱাহাটী, বাজগড় আৰু কাৰ্বি আংলঙৰ তিনিগৰাকী মানৱ দৰদী মহিলা।

গতিকে উপকাৰিতা থাকিলোও একমাত্ৰ ব্ৰাহ্মণ বিধৱাৰ ক্ষেত্ৰত একক ভাৱে এই খাদ্যাভ্যাস জাপি দিয়াটো উচিতনে? আমি ভাৱো সমাজে হকা-বাধা নকৰি এই সিদ্ধান্ত তেখেতসকলক নিজাকৈ ল'বলৈ দিব লাগে।

এগৰাকী বিবাহিত মহিলাৰ মৃত্যু হ'লৈ সমাজ ব্যৱস্থাত তাৰ কোনো আঁচোৰ নপৰে। বৰঞ্চপত্ৰীহাৰী স্বামীজনক যিমান সোনকালে পাৰি দিতীয় বিবাহত বহিবলৈ প্ৰেৰণা যোগোৰী হয়। ইয়াৰ বিপৰীতে এগৰাকী কম বয়সীয়া নাৰীয়ে যদি স্বামীক হেৰুৱাৰ লগা হয়, তেন্ত তেওঁৰ ওপৰত অনেক সামাজিক বাধা-নিষেধ আৰোপ কৰা হয়। মনৰ ৰঙীন সপোনবোৰ আৰু ভোগ-বিলাস, কামনা-বাসনাসকলো সামাজিক বাধ্য-বাধকতাই নিঃশেষ কৰি পেলায়। 'ৰঙীন কাপোৰ নিপিন্ধিবা, সমাজৰ যিকোনো মাংগলিক কৰ্মত অংশ প্ৰহণৰ পৰা বিৰত থাকিবা আদি। ব্ৰাহ্মণৰ বিধৱা হ'লৈ আৰু এখোপ চৰা। 'মাছ, মাংস, ম'হৰ গাখীৰ, মচুৰ দাইল নাথাবা, অম্বুবাচীৰকেইদিন অন্ন নাথাবা, যদি খোৱা মাহাপাপত লিপ্ত হ'বা।

এয়া এগৰাকী স্বামীহাৰা দুৰ্ভগীয়া নাৰীৰ প্ৰতি সামাজিক ন্যায়ৰ নমুনা। অৱশ্যে আজিকালি বিধৱা বিবাহ প্ৰচলন হৈছে যদিও মসৃণ নহয়। এনে বিবাহৰ বাবে আগবাঢ়ি অহা যুৱকজনৰ প্ৰতি বক্ৰেক্তি— সি আৰু ছোৱালী বিচাৰি নাপালে, সেই বিধৱাজনীহে পালেগৈ। তেনেধৰণৰ কথা তেওঁ শুনি সহি থাকিব লগা হয়। বয়সস্থসকলৰ ক্ষেত্ৰত দিতীয় বিবাহৰ প্ৰাসংগিকতা নাথাকে যদিও স্বামীহাৰা হোৱাৰ আগতে সমাজত পাই অহা আগস্থান হেৰুৱাৰ লগা হয়। বিধৱাই সমাজৰ যিকোনো ধৰণৰ মাংগলিক কৰ্মত আগস্থান ল'ব নাপায়— এই কথায়াৰ তেওঁক বাবে বাবে সোঁৰবাই থকা হয়।

ঝটা কথা ভাৱি আচৰিত হ'বলগীয়া হয় যে যি সময়ত বিভিন্ন নাৰী সংগঠনে পুৰুষৰ সৈতে সম-অধিকাৰ বিচাৰি নানাধৰণৰ প্ৰতিবাদী কাৰ্যসূচী প্ৰহণ কৰিছে, তেনে সময়তো বিধৱাসকলৰ ওপৰত চলি থকা অমানৱীয় সামাজিক আচৰণবোৰ বিৰুদ্ধে কোনোদিনেই নাৰী সংগঠনে প্ৰতিবাদ কৰা দেখা নাযায়। মানে বিধৱাসকল নাৰী নহয় নেকি? তদুপৰি বিধৱাসকলৰ মাজত বহু শিক্ষিত আৰু সমাজ সচেতন নাৰীও আছে, যি তেওঁলোকৰ ওপৰত থকা সামাজিক বৈষম্যবোৰ আঁতৰ কৰাৰ বাবে কোনো প্ৰতিবাদ নকৰেই, বৰঞ্চ এই অবিচাৰবোৰ প্ৰাপ্য বুলি বিনা প্ৰতিবাদে মানি লয়। আমি ব্যক্তিগতভাৱে কেইবাগৰাকী তেনে

ভুক্তভোগীক প্রতিবাদ করিবলৈ উৎসাহ যোগেরাব পিছতো তেওঁলোক নিরবেগ। আনকি চৰ শতিকাত নাৰীয়ে মহাকাশত বিচৰণ কৰাৰ সময়তো পৃথিৰী ৰজস্বলা হয় আৰু সেই অন্মুৰাচীৰ চাৰি দিন বিধৰাই অন্ম থাব নাপায় বোলা চলি থকা প্ৰবচন আমাৰ বিধৰাসকলে অতি নিষ্ঠাৰে মানি চলে।

আমাৰ সীমিত জ্ঞানেৰে ক'ব খোজো যে বিধৰাৰ ওপৰত বেদ, উপনিষদ আৰু বৈদিক গ্ৰন্থসমূহে এনে ধৰণৰ কোনো প্ৰতিবন্ধকতা আৰোপ কৰা নাই। তাৰ বিপৰীতে শেহতীয়াকৈ পুৰুষতাত্ত্বিক সমাজখনত নাৰীক ভৱিব তলত ৰখাৰ উদ্দেশ্যে এচাম লোকে সৃষ্টি কৰা নিয়মহে এইবোৰ। তাৰ বাবে তেওঁলোকে শ্ৰতি স্মৃতি আদি প্ৰণয়ন কৰি গৈছে আৰু এইবোৰকে বেদবাক্য বুলি আমাৰ সমাজে গ্ৰহণ কৰিছে।

খাদ্যাভ্যাস : অসম আৰু বঙ্গদেশত জলবায়ুৰ ওপৰত নিৰ্ভৰ কৰি আমিষ খাদ্যক সূষম খাদ্যৰ তালিকাত অন্তভুক্ত কৰা হৈছিল। সেয়েহে ভাৰতবৰ্ষৰ অন্যান্য ঠাইত ব্ৰাহ্মণৰ নিষিদ্ধ খাদ্য এই দুখন ৰাজ্যত গ্ৰহণীয় আছিল। সমস্যাটো আহিল তাৰ পৰাই। অসমৰ ব্ৰাহ্মণৰ ব্যতিৰেকে অন্যান্য বিধৰাসকলৰ গ্ৰহণীয় আমিষ খাদ্য একমাত্ৰ ব্ৰাহ্মণ বিধৰাৰ ক্ষেত্ৰতহে বৰ্জনীয় হ'ল। এইসকলক কিছুমান বাধ্য-বাধকতা দেখুৱাই নিবামিষহাৰী কৰিবলৈ এক প্ৰকাৰ বাধ্য কৰোৱা হ'ল। গতিকে একেখন গৃহতে একেটা পাকঘৰতে আমিষ আৰু নিবামিষহাৰীৰ সমাহাৰ হোৱাত এক আহকলীয়া পৰিস্থিতিৰ সৃষ্টি হ'ল। অৱশ্যে এইটোও শুন্দি নিবামিষ শুন্দি সাত্ত্বিক আহাৰ শৰীৰ, মন উভয়ৰ বাবে শুভ ফলদায়ক। যিসকল আৰম্ভণীৰ পৰাই নিবামিষহাৰী সেইসকল সুখী লোক।

ভাৰতবৰ্ষত মোগল ৰাজত্ব কালত এক বিশেষ পৰিস্থিতিত উচ্চ হিন্দু সকলৰ মাজত বাল্য বিবাহ প্ৰচলন কৰা হৈছিল আৰু সেই একেই কাৰণত বিধৰা হোৱা সকলকো লোক চক্ৰৰ আঁতৰত ৰখাৰ উদ্দেশ্যে খোৱা, পিন্ধা, চলন-ফুৰণ আদিত বিভিন্ন বাধা-নিষেধ প্ৰৱৰ্তন কৰা হৈছিল। পৰিৱেশ পৰিস্থিতি সলনি হ'ল কিন্তু চলি থকা নিয়ম সলনি নহ'ল। নতুন নতুন সংজ্ঞাৰে এই ব্যৱস্থাটো জীয়াই ৰখা হ'ল। অৱশ্যে স্বাধীন ভাৰতত ১৯৫০ চনৰ পৰা বাল্য বিবাহ পথা বন্ধ হ'ল যদিও বিধৰাৰ ওপৰত চলি থকা সামাজিক বৈষম্য নতুনকৈ সাৰ-পানী দি জীয়াই ৰখাৰ ব্যৱস্থা কৰা হ'ল। অৱশ্যে কিছুমান পিছপৰা সমাজত বাল্য বিবাহ লুকাই-চুৰকৈ এতিয়াও চলি আছে। সমাজ সচেতকসকলে এনে খবৰ পালে ততালিকে প্ৰশাসনক জনালে এই দুঃক্ষার্য কৰিবলৈ ভয় কৰিব।

সুখৰ বিষয় যে সন্মিলিত ৰাষ্ট্ৰসংঘই বিধৰা সকলৰ কাৰণে কাম কৰা পুত্পাৰতী লুম্বাৰ বিধৰা হোৱাৰ তাৰিখ ২৩ জুন ১৯৫৪ চনৰ পৰাই উক্ত তাৰিখে International Widdows Day নামেৰে ঘোষণা কৰি স্বামীহাৰী বিধৰাসকলক কিছু সকাহ দিয়াৰ ব্যৱস্থা কৰিছে।

২০১৭ চনৰ ৯ মাৰ্চ তাৰিখে মধ্য প্ৰদেশৰ মুখ্যমন্ত্ৰী শিৰোজ সিং চৌহানে আন্তৰ্জাতিক নাৰী দিৱসৰ সভাত স্বামীহাৰা নাৰীসকলক বিধৰা নামকৰণৰ পৰিবৰ্তে কল্যাণী নামকৰণ কৰিবলৈ ৰাজ্যবাসীক আহুন জনাই আৰু সেই কল্যাণী সকলৰ কল্যাণৰ অৰ্থে বিভিন্ন কাৰ্যপদ্ধা ল'বলৈ মহিলা আৰু শিশু উন্নয়ন মন্ত্ৰীক দায়িত্ব দিয়ে।

অসমতো বৰ্তমান চৰকাৰে সদ্য বিধৰা সকলক এককালীন সাহাৰ্য দিয়াৰ উপৰিও বিধৰা পেঞ্চনৰ দিহা কৰি মানৱীয়তাৰ নিৰ্দৰ্শন দাঙি ধৰিছে। অৱশ্যে এনে বহুত বিধৰা আছে যাক চৰকাৰী অনুগ্ৰহৰ প্ৰয়োজন নাই। তেওঁলোকৰ চাকৰি, গাড়ী, ঘৰ, মাটি সকলো আছে যদিও তেওঁলোক নিঃশ্ব। এইসকলক পুতো

নকৰি অন্যান্য নাৰীৰ সমৰ্যাদাবে জীৱন-যাপন কৰি যাবলৈ সুবিধা দিয়াটো সমাজৰ দায়িত্ব।

আমাৰ বক্তৃত্বঃ বিধৱা নাৰীসকলে ভোগ কৰি অহা বৈষম্যবোৰ দূৰ কৰাৰ অৰ্থে বিভিন্ন সময়ত লেখকৰ লিখনীসমূহ বাতৰি কাকতৰ যোগে প্ৰচাৰ হৈছে। ইয়াৰ ইতিবাচক সঁহাৰিও নহাকৈ থকা নাই। যিহেতু পূৰ্বৰ কঠোৰতা ভালেখিনি শিঠিল হৈছে। বাকীখিনিও নিৰাময়ৰ বাবে কিছু ফলপ্ৰসূ ব্যৱস্থা ল'লেই বিষয়টো সমাধান হ'ব।

(১) পৰিয়াল পৰিজন থকা বয়সস্থ সকলক লৈ বিশেষ সামাজিক সমস্যা নাই, মাত্ৰ তেওঁলোকক মনোকষ্ট নোপোৱাকৈ অন্যান্য নাৰীৰ সৈতে সমৰ্যাদা দিব লাগে।

(২) কম বয়সীয়া বিধৱাসকলক সঙ্গীবিহীন ভাৱে দীঘলীয়া অন্ধকাৰ ভৱিষ্যতলৈ ঠেলি দিয়াৰ বিপৰীতে সামাজিক সংগঠনবোৰে আগভাগ লৈ তেওঁলোকৰ এজন সঙ্গী বিচাৰি বিয়া পাতি দিলেই সকলো সমস্যা সমাধান ঘটিব। সুখৰ কথা বিধৱা বিবাহ আজিকালি সমাজে স্বীকৃতি দিছে। গতিকে যিসকল যুৱকে তেনে নাৰী বিয়া পাতে তেওঁ জীৱন সঙ্গনী পোৱাৰ সমান্তৰালকৈ এজনী দুৰ্ভগীয়া নাৰীৰ জীৱন উদ্ধাৰ কৰি মানৱীয়তাৰ নিৰ্দৰ্শন দাঙি ধৰি সমাজৰ আদৰ্শ হৈ ৰ'ব।

শেষত নীতিবাক্য এষাৰৰ যোগেদি উল্লেখ কৰিব খুজিছো যে “কাৰো প্ৰাণক কষ্ট নিদিবা, ভগৱান ৰুষ্ট হ'ব।”

# সহায়ক গ্রন্থপঞ্জী আৰু প্ৰবন্ধ

১। ভাগৱতৰ ভক্তিৰস

কথা ভাগৱত, কীৰ্তন পুঁথি

২। ভক্তি ভগৱন্ত, আত্মা পৰমাত্মাৰ মহামিলন

তত্ত্ব কথা- লক্ষ্মীনাথ বেজবৰুৱা, শ্রীমন্তাগৱত, দশম স্কন্ধ

৩। শ্রীমন্ত শক্তবদেৱ অধ্যয়ন আমাৰ চিন্তন

বিয়য় শক্তবদেৱঃ ৰঃ ডঃ নগেন শইকীয়া  
ঐতিহাসিকা আৰু  
শক্তবদেৱ অধ্যয়নঃ ৰঃ ডঃ প্ৰদীপজ্যোতি মহন্ত (প্ৰবন্ধ)

৪। শ্রীশ্রী অনিকন্দদেৱৰ নাহৰআটী থানৰ ইতিহাস শ্রীশ্রী গোপালদেৱ, শ্রীশ্রী অনিকন্দদেৱৰ  
সাম্যবাদী ধৰ্ম দৰ্শন- প্ৰফুল্ল শৰ্মা ভাগৱতী

৫। নৰ বৈষ্ণৱ ধৰ্মত সংহতি বিভাজন

চাৰি সংহতি আৰু ইয়াৰ  
উৎপত্তি বিচাৰ ৰঃ গজেন হাজৰিকা

৬। ৰাজদ্রোহী, দেশদ্রোহী

আহোমৰ দিন ৰঃ হিতেশ্বৰ বৰবৰুৱা

৭। শংকৰদেৱৰ ধৰ্মীয় দৰ্শন

নামঘোষাৰ তত্ত্ব দৰ্শন ৰঃ বাপচন্দ্ৰ মহন্ত

৮। মাধৱ বৈকুণ্ঠে গ'ল গোপাল উদয় ভৈল

শ্রীশ্রী গোপালদেৱৰ গীত  
ঘোষা আৰু নাট ৰঃ শ্রীশ্রী গোপালদেৱ সেৱা সমিতি

৯। সত্ৰীয়া নৃত্য-গীতৰ সম্পর্কে যৎকিঞ্চিত

সত্ৰীয়া নৃত্যৰ ৰূপবেখা ৰঃ গোবিন্দ শইকীয়া

১০। নাট-ভাওনাত বস বিচাৰ

মহাপুৰুষ শ্রীমন্ত শক্তবদেৱৰ  
অংকীয়া নাট ৰঃ ডঃ প্ৰদীপ হাজৰিকা  
ডঃ ইন্দিৰা বৰা শইকীয়া

১১। বিনে গুৰু চৰণ

প্ৰবন্ধ ৰঃ ডঃ লক্ষ্মীনন্দন বৰা, ডঃ উমৰুৰ্ধৰ নাথ

১২। মায়ামৰা সমাজৰ ইতিবৃত্ত

ডঃ নোমল গঁগৈ, বেণুধৰ শৰ্মা

১৩। বদলা পদ্ম আতাৰ গুৰু প্ৰাপ্তি

ঐ

১৪। শ্রীশ্রী কমলাবাৰী সত্ৰ ইতিবৃত্ত

কমলাকান্ত গোস্বামী, উত্তৰ কমলাবাৰী সত্ৰ

১৫। অংকীয়া ভাওনা ভক্তি ধৰ্ম প্ৰচাৰৰ

ডঃ প্ৰদীপ হাজৰিকা, ডঃ ইন্দিৰা বৰা শইকীয়াৰ

এক অনবদ্য অৱদান

পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ

## অনিবৃত্তদেৰৰ “নিজশাস্ত্ৰ”ৰ সামাজিক অ-প্রলাপ সম্পর্কত বক্তৃত্ব।

শ্রী প্রফুল্ল শর্মা ভাগৰতী  
বিহুবৰীয়া, লখিমপুর

উজনি অসমৰ এক উল্লেখযোগ্য সম্প্রদায় হ'ল মায়ামৰা বৈষ্ণৱ সমাজ। এই সমাজৰ আদ্যগুৰু শ্রীশ্রী অনিবৃত্তদেৱে জীৱনৰ বিয়লি বেলাত এভাগী গদ্যশাস্ত্ৰ তেৰাৰ গুৰু গোপালদেৱৰ আজ্ঞাপৰে প্ৰণয়ন কৰিছিল। শাস্ত্ৰভাগ মায়ামৰা সমাজে বৰ্তমানেও অত্যন্ত গোপনীয় শাস্ত্ৰৰাপে মানি আহিছে। অ-মায়ামৰাতো বাদেই খোদ মায়ামৰা সমাজৰ শৰণ, ভজন, পাৰমার্থিক তত্ত্বলৈ শুন্দ ভক্তৰ শাৰীৰলৈ উন্তীৰ্ণ নোহোৱা ভক্তমসকলেও শাস্ত্ৰভাগ দেখা, শুনাৰ পৰাও বঞ্চিত হৈ আছে। গোপনীয়তাৰ কাৰণ বিচাৰ নকৰি শাস্ত্ৰভাগ যে অপার্য বা বিভৃতিমূলক নহয় তাকে প্ৰতীয়মান কৰিবলৈ ক্ষুদ্ৰ প্ৰচেষ্টা চলোৱা হৈছে।

ନିଜଶାସ୍ତ୍ର : ଶ୍ରୀମନ୍ ଶକ୍ତିବନ୍ଦେବରେ ମାଧ୍ୟମରେ ନାମଧୋୟା ଲିଖିବଲୈ ପରାମର୍ଶ ଦି ଯୋଗାଭାଗ ଲିଖାର ସମୁଦ୍ୟ ଆର୍ହି ଭାଗ ଭାଗକେ ଦି ଯୋଗାର ଦରେଇ ଗୋପାଳଦରେଓ “ନିଜଶାସ୍ତ୍ର ମତ ବିଭାଗିଯା ଭାଗେ ଭାଗେ ।

সমস্তকে কহিলস্ত প্রেম অনুবাগে ।।” অর্থাৎ নিজশাস্ত্রখন অনিরুদ্ধদেরক বচনা করিবলৈ, ইয়াত কি কি বিষয় সন্নিবিষ্ট হ’ব সেইয়া গোপালদেরে বুজাই দিছিল। সেই সময়ৰ শাস্ত্র প্রণয়নৰ যি ধাৰা (পদচন্দ) তাৰ বিপৰীতে গদ্য ভাগত শাস্ত্রভাগ অনিরুদ্ধদেৱে নাহৰআটীত সত্র পাতি থাকোতেই জীৱনৰ ভাটি বেলাত প্রণয়ন কৰিছিল। ড° বীৰেন্দ্ৰ কুমাৰ গোঁহাই আৰু ড° ডম্বৰধৰ নাথ এই দুয়ো শিক্ষাবিদ পঞ্জিতে অত্যন্ত গোপনীয় “নিজশাস্ত্র”ভাগৰ কিছু আভাস দাঙি ধৰিছে। ইয়াৰ আধাৰতে আমি শাস্ত্রভাগীৰ বহিঃভাগৰ বৰ্ণনা প্রকাশ কৰিছো।

“শক্তিবায় নমো নিজৎ মাধৰেন সমন্বিতম্ ভক্তানপি নমো বন্দে”- এইদৰে শক্তি, মাধৰ আৰু ভক্তসকলক  
নমস্কাৰেৰে আৰস্ত কৰিছে। নিজশাস্ত্ৰত বিশেষকৈ দেশে কালে অপৰিছন্ন, সচিদানন্দ ঈশ্বৰ সৰ্বব্যাপী সৰ্বদৃষ্টা  
ভগৱানক তৰিবৰ ন বিধ ভক্তি, ভক্ততৰ শ্ৰেণী, শৰণৰ প্ৰকাৰ, যুগধৰ্ম, নিষ্ঠাম ভক্তি, জ্ঞান-বিজ্ঞানৰ তৰঙ্গ, ৰহস্য,  
ঈশ্বৰ জীৱভক্ত আৰু মুক্ত জীৱন লক্ষণ, মায়া, যোগ আদি বিভিন্ন বিলাস, ভক্তি, ব্যভিচাৰ, গুৰুৰ প্ৰয়োজনীয়তা  
আৰু সৎসঙ্গ আদি ভক্ত বৈষ্ণৱৰ কৰণীয় বিষয়সমূহ গীতা, ভাগৱতৰ মূল শ্লোক উদ্ধৃতি আৰু সিবিলাকৰ গদ্য  
ভাণ্ডনি সহকাৰে উপস্থাপন কৰা হৈছে।- (ড° নোমল গাঁগে)

ভূরকাত হাতী ভৰোৱাৰ দৰে এই গদ্য আৰু সংস্কৃত শ্লোকেৰে সম্পূৰ্ণ নিজশাস্ত্র পাৰমার্থিক ভক্তসকলৰ সাৰবস্তু। এই শাস্ত্র কেৱল বাতি পাঠ কৰা হয় আৰু শৰণ-ভজন লৈ সম্পূৰ্ণভাৱে ভক্তীয়া লোকৰ বাহিৰে অন্যজ্ঞোকৰ প্ৰৱেশ নিষিদ্ধ। মনে মনে শুনিলে কলা হয় বা পগলা হয়, অভকতে পঢ়িলে অন্ধ হয়- এনে বিশ্বাস প্ৰচলিত আছে। নিজশাস্ত্রৰ মাহাত্ম্য মায়ামৰা সমাজত অতি বেছি। সেৱাত প্ৰয়োজনীয় পিঠাগুৰি, পকা মিঠৈ আদি দ্রব্য বিশুদ্ধ আৰু পৰিষ্কাৰভাৱে মায়ামৰীয়া ভক্তনীয়ে প্ৰস্তুত কৰে। নিষ্কামভাৱে এই কৰ্ম নকৰিলে ধৰ্মদোষ লাগে বুলি মায়ামৰা সকলৰ বিশ্বাস। এই সেৱা বছৰত এবাৰ মাঘ-ফাগুন মাহত অনুষ্ঠিত হয়।- (ড° বীৰেন্দ্ৰনাথ গোঁহাই লিখনীৰ অঁত ধৰি)

আমাৰ অসমীয়া সমাজত সাধাৰণতে এটা স্বতাৰ দেখা যায় যে “গোপনীয়” শব্দটো য’তেই ব্যৱহাৰ কৰা হয় তাৰ ওপৰত বিভিন্ন কল্পিত কাহিনী তৈয়াৰ কৰি কুৎসা বটনা কৰা হয়। অনিবৰ্দ্দনেৰ বচিত শাস্ত্ৰভাগ গোপনীয় আৰু এই শাস্ত্ৰ অ-মায়ামৰাসকলেতো বাদেই মায়ামৰাসকলৰো উচ্চ পৰ্যায়ৰ ভকতেহে এই শাস্ত্ৰ দেখা আৰু শুনাৰ অধিকাৰ লাভ কৰে। এই গোপনীয়তাক লৈয়ে পথিভাৗৰ ওপৰত অনেক মখৰোচক কাহিনীৰ প্ৰচাৰ

হ'ল। কোনো কোনো মতে আনকি দুই-এখন চরিত পুঁথিতো প্রকাশ হ'ল যে গোপালদের হাতত এখন তাম্রক্ষরী পুঁথি আছে যিখন শঙ্করদের পৰা পোৱা আৰু সেই পুঁথিকে বিদায়পৰত অনিৰুদ্ধক দিলে। আৰু ৰাতি গোপনে পঢ়া পুঁথি সেইখনেই। আদি চরিত নামৰ জাল পুঁথিখনৰ মতে আকৌ অনিৰুদ্ধই তাম্রক্ষরী পুঁথি চুৰ কৰিছিল আৰু সেইখনেই ৰাতি আন্ধাৰত পঢ়া হয়।

এনে বিভাস্তিমূলক কথাবোৰ নিৰাময়ৰ বাবে ড° ডম্বুৰধৰ নাথদেৱে এটি আলচ প্ৰস্তুত কৰিছে। উদ্দেশ্য জনমানসত বৰ্তি থকা এই ভাস্তিবোৰ দূৰ কৰি এইভাগ শাস্ত্ৰৰেয়ে বৈষণৱ ধৰ্মশাস্ত্ৰসমূহৰ সাৰভাগ সংগ্ৰহ কৰি অনিৰুদ্ধদেৱে এখন পাৰমাৰ্থিত তত্ত্বসম্পন্ন গদ্য পুঁথিহে কৰিছে তাক যুক্তি সহকাৰে প্ৰতিপন্ন কৰাটো। প্ৰসংস্কৃতঃ শ্ৰীযুত নাথদেৱ শ্ৰীশ্রী অনিৰুদ্ধদেৱ আসন, ডিৰগড় বিশ্ববিদ্যালয়ৰ অৱসৰপ্রাপ্ত অধ্যাপক।

‘কহে অনিৰুদ্ধ’ ভণিতাৰে এভাগী শাস্ত্ৰ আছে যিভাগ মায়ামৰা সমাজত ভক্তিসকলে ‘নিজশাস্ত্ৰ’ নামেৰে মানি আহিছে। অসমীয়া গদ্য আৰু সংস্কৃত শ্লোকৰ সমাহাৰ এইখন ব্যতিক্ৰমী শ্ৰেণীৰ ধৰ্মগ্ৰন্থ। অসমীয়া গদ্যৰ মাজে মাজে সংস্কৃত শ্লোকে শোভাবৰ্ধন কৰা এইখনেই বোধহয় অসমীয়া ভাষাৰ একমাত্ৰ ভক্তিধৰ্মৰ গদ্যগ্ৰন্থ। মায়ামৰা পঞ্চৰ বিশ্বাসীসকলে কয় যে মহাপুৰুষ অনিৰুদ্ধদেৱে নিজে এই শাস্ত্ৰভাগ অভক্ততক আৰু পাৰমাৰ্থিক তত্ত্বজ্ঞান নথকা সকলৰ পৰা আঁতৰত বাখিবলৈ দঢ়াই দঢ়াই কৈ গৈছে যাৰ ফলত শাস্ত্ৰভাগ আজিও প্ৰকাশিত হোৱা নাই।

বিচাৰ কৰি চালে বুজা যায় যে এইখন শাস্ত্ৰ মূলতঃ ভাগৱত-পুৰাণৰ সাৰ কঢ়া শ্লোকৰ গদ্য সংকলন মাথো। প্ৰসংস্কৃতমে উল্লেখ কৰিব পাৰি যে মাধৰদেৱে তেওঁৰ ভক্তি ৰত্নাবলী গ্ৰন্থত ইয়াৰ ত্ৰয়োদশ খণ্ডত ভাগৱত পুৰাণক কৃষ্ণৰ মুখৰ বচন বুলি উল্লেখ কৰিছে।

বৈকুণ্ঠৰ শাস্ত্ৰ ইটো

চাৰিও বেদৰ সাৰ

কৃষ্ণৰ মুখৰ নিজ বাণী।

ভাগৱত সাৰ তুলি

বিষুণ্পতি মহামতি

কৰিলন্ত সংগ্ৰহ প্ৰণামি।।- (ভক্তি ৰত্নাবলী- ১২০৪)